
 0 

Le travail intérieur 
 
 

XI 
 
 
 

L’ANTAHKARANA, 
 

PONT DE LUMIÈRE  
 

ET 
 

VOIE DIVINE 
 
 



 1 

 
 
 
 
 
 
 
 

La raison d’être du pont de lumière 
 

Si la masse humaine doit ouvrir son âme, le 
cinquième règne doit s’ouvrir au règne de l’Esprit, et 
la Hiérarchie devenir réceptive à l’énergie de 
Shamballa. Ces trois processus sont aujourd’hui 
simultanés. 

Après avoir uni la substance, la force d’impulsion 
nécessaire et l’imagination créatrice, une extension de 
conscience et un effort visant au contact direct avec la 
monade peuvent construire le pont arc-en-ciel de 
l’antahkarana. Tantôt positives et dynamiques, tantôt 
négatives et réceptives, les énergies doivent être 
reliées en une force créatrice magnétique. 

L’humanité doit construire ce symbolique pont de 
lumière entre : 

o elle-même et la Hiérarchie ; 
o la Croix mutable et la Croix fixe ; 
o sa triple personnalité via la conscience de 

l’âme et la triade spirituelle de sa monade, ce 
qui est le but de l’évolution. 

 
Les causes et les moyens de 

la construction de l’antahkarana 
 

La race actuelle doit modifier totalement son 
approche de la Divinité : l’enseignement précédent de 
la Hiérarchie concernait les premiers stades du Sentier 
du disciple. L’actuel vise les aspirants sur le Sentier de 
probation, que la purification, la vision christique, la 
philosophie et les vérités occultes ont aidés à 



 2 

progresser avec les disciples, vers l’initiation qui rend 
les vérités évidentes. 

À chaque initiation, ils découvrent la valeur de ce 
qu’ils ont créé sous l’inspiration de la triade 
spirituelle, à l’aide du mental abstrait, de l’âme et du 
mental concret. Pénétrée par l’âme, la personnalité y 
participe intelligemment. 

Globalement prête à aborder le travail du disciple, 
l’humanité aspire à la lumière de l’âme, à une vie 
économique plus correcte pour tous et à de plus justes 
relations interraciales. 

Vu sa lenteur, son prochain progrès concernera 
l’alignement de l’âme et de la personnalité, après 
l’appréciation mentale du principe christique. 

Au-delà du règne humain, tous les Logoï en 
évolution lancent constamment des ponts avec les 
champs de conscience supérieurs. L’antahkarana 
concerne justement cette évolution qui se répète à tous 
les niveaux, y compris pour les vies mineures, qui 
passent ainsi du plan physique au plan astral. Ce 
processus de liaison s’élabore donc tout au long de la 
traversée de la vie. 

Quant à l’homme, il doit s’élever jusqu’à sa 
Source, en fusionnant en lui les deux pôles du Père-
Esprit et de la Mère-Matière : son chemin du Retour 
lui fait rejoindre l’Esprit avec l’expérience acquise, 
une fois ses corps terrestres libérés de ses vies 
lunaires : ses centres se sont reliés, fusionnés, et 
tournent en plusieurs dimensions – entièrement 
inconscient, ce travail fait peu réagir le mental. 

La période consciente de construction de 
l’antahkarana va des derniers stades du Sentier de 
probation à la troisième initiation ; les reconnaissances 
divines y sont les vraies prises de conscience. 
L’individu se créant lui-même, sa connaissance* 
devient sagesse et énergie active. 
_______ 
* Sa connaissance-force concernant la personnalité matérialiste, 
la sagesse-énergie s’exprime par le fil de conscience et le fil 
créateur. 



 3 

L’aspirant doit d’abord se focaliser sur le plan 
mental pour apprendre à distinguer le penseur, 
l’appareil de pensée et la pensée elle-même. Il reçoit 
alors des idées, peut créer des formes-pensées, et 
maîtriser sa clarté mentale, en la tournant 
parallèlement vers le monde formel et celui de l’âme. 

Intelligemment et en pleine conscience, il peut 
donc construire cette voie de lumière par : 

o la méditation ; 
o l’effort pour ouvrir l’intuition ; 
o l’obéissance au Plan ; 
o le service rendu au groupe ; 
o une attention dirigée vers les qualités 

spirituelles, ce qui entraîne un progrès 
immédiat ; 

o la focalisation sur un plan supérieur. 
 

L’antahkarana, agent de l’alignement 
 

Il relie les trois aspects divins – Vie, Amour, 
Intelligence ou Atma-Buddhi-Manas – par une intense 
activité mentale et une visualisation. Sa construction 
relève essentiellement d’une activité de la personnalité 
intégrée aidée par l’âme qui, avec le temps, évoquera 
une réaction de la triade. 

Dans cette troisième race aryenne strictement 
humaine, les trois aspects de la personnalité sont si 
puissants que leur influence magnétique et leur effet 
créateur réussissent à construire l’antahkarana : les 
centres planétaires de Shamballa, de la Hiérarchie et 
de l’humanité sont alignés, et la fusion de leurs 
énergies fait affluer la volonté spirituelle. 

La substance mentale de cette voie de lumière a 
une triple nature composite renfermant : 

o de l’énergie focalisée et projetée à partir des 
trois forces fusionnées de la personnalité ; 

o de l’énergie puisée dans le corps de l’âme par 
un effort conscient ; 

o de l’énergie issue de la triade spirituelle 
exprimant la monade. 



 4 

Par l’antahkarana, l’âme de l’humanité – 
intermédiaire de l’énergie spirituelle et divine – 
devient pour les règnes sub-humains ce que la 
Hiérarchie est pour elle. 

Grâce à ses efforts et à ceux de la Hiérarchie, un 
autre alignement a lieu entre la monade, l’âme et la 
personnalité : des initiés du troisième degré 
s’incarnent plus que jamais, et de plus en plus de 
disciples sont prêts pour cette troisième initiation. Le 
rôle humain est donc précieux et la masse doit 
absolument franchir le gouffre du mental séparatif, en 
tenant compte de deux vérités majeures. 
 La volonté s’accompagne d’une indispensable 

patience – Sanat Kumara en donne l’exemple, 
en attendant depuis dix-huit millions d’années 
que la famille humaine aime et choisisse Ses 
lois. 

 L’identification avec Lui s’accompagne d’une 
indispensable simplicité, car chacun n’est que 
Son canal. 

Au sein de cette masse humaine encore inapte, le 
disciple élevé peut capter Ses pensées, l’initié 
percevoir les énergies du Conseil de Shamballa et se 
mettre efficacement au service de la Volonté divine. 

Les constructions de l’antahkarana individuel ou 
collectif, et la fusion de ses nombreux fils de lumière 
reliant les trois centres planétaires offrent un passage à 
la Volonté et au Dessein divins pour reconstruire les 
mondes. 

Chacun peut y participer… 
 

Le chemin initiatique pendant 
la construction de l’antahkarana 

 
• Pendant le cycle involutif de l’Aller. 

L’homme édifie d’abord ses corps grâce au 
rayonnement des grandes Vies célestes. Chaque 
planète ayant elle-même trois centres majeurs – 
comme tout centre de vie céleste : ils représentent l’aspect Mère 
pour l’édification des formes, l’aspect Fils pour celle 



 5 

de l’âme, et l’aspect Père pour celle de l’esprit –, il 
reçoit les énergies : 

o de l’humanité, y compris celle de chaque 
planète non sacrée ; 

o de la Hiérarchie ; 
o de Shamballa. 

 Les planètes diffusent progressivement sur lui les 
forces des trois Rayons majeurs pour modeler ses 
niveaux de conscience, mais il ne peut en bénéficier 
tant que son âme n’est pas ouverte. 

• Pendant le cycle évolutif du Retour. 
Le disciple relie son âme et sa personnalité, sous 

l’influence des centres de la gorge et du cœur 
planétaires. 

Lorsque son âme s’épanouit, il reçoit les forces de 
hautes constellations, atténuées par les planètes 
ésotériques. 

Une fois aligné avec sa monade et sa personnalité 
ayant fusionné avec son âme, celle-ci est enrichie par 
celles des douze constellations zodiacales rendues 
abordables par la Hiérarchie. 

Les énergies filtrées par les planètes sacrées 
agissent également, ainsi que celles des dix 
constellations majeures : la Grande Ourse, Sirius, les 
Pléiades, Beltégeuse, le Capricorne, le Dragon, la 
Petite Ourse, l’étoile Polaire – le nom des deux autres 
doit rester secret, sous peine d’éveiller certaines 
réactions… 

En fonction de la science des triangles rattachée à 
la Trinité divine, le disciple reçoit finalement les 
forces subtiles de la Maison du Père de chaque 
planète. 
 Ainsi, l’antahkarana lui permet de remonter 
jusqu’aux "Ténèbres lumineuses" de l’Absolu, Source 
unique de tous les univers. 

Ce processus se poursuit à jamais puisque 
l’Absolu est inaccessible. 
 
 
 



 6 

La construction de l’antahkarana 
dans le passé et le présent 

 
Un ou plusieurs des trois fils* de l’antahkarana 

furent exprimés par les races antérieures. 
• En Lémurie, le fil de vie. 
La vie du corps physique animal était 

prépondérante avec le sutratma. 
• En Atlantide, le fil de conscience. 
Le fil de conscience entra en action en même 

temps que le psychisme, la perception sensible, le 
désir, la réactivité, la médiumnité, la clairaudience et 
la clairvoyance. Le véhicule astral dominait sur un 
mental légèrement actif – sauf chez les plus avancés – 
et cette race ne pouvait distinguer entre les 
phénomènes astraux et ceux de la vie physique. Le 
mental ne lui révélait rien : elle se contentait de vivre 
et de ressentir. Deux des fils seulement fonctionnaient. 

• Dans la race aryenne actuelle, le fil de vie, le 
fil de conscience et le fil créateur. 

Tous les fils existaient depuis la création de 
l’homme, mais la race aryenne exprima et utilisa le 
troisième fil créateur. Sa créativité commença par 
développer le mental, ce qui entraîna la perception de 
l’âme et l’intégration des trois aspects de la 
personnalité. Le fil créateur fut ensuite utilisé par la 
personnalité, ce qui marqua les cinq derniers 
millénaires*. 

La sensibilité créatrice caractérisait la conscience 
atlante à ses derniers stades et le début de la race 
aryenne. Elle laisse actuellement la place à la 
créativité individuelle, donc à la création consciente 
d’antahkaranas par ascensions successives. 
 
_______ 
* Cf. Brochure VIII. 
** Dans les deux races précédentes, dans les premiers temps de 
la race aryenne et seulement sous l’impression de la Hiérarchie, 
d’impressionnants monuments furent construits par ceux qui Lui 
étaient réceptifs. 



 7 

Très peu sont aujourd’hui au stade de conscience 
lémurien où dominait le fil de vie. Beaucoup en sont 
au stade atlante de développement de la sensibilité, 
mais ceux qui construisent le pont reliant la triple 
énergie du mental sont trop peu nombreux. 

Dans son ensemble, l’humanité sort de l’obscurité 
et commence à réunir les aspects séparatistes de sa 
nature par l’unité et la maîtrise mentale, bien que son 
âme et son mental ne soient pas suffisamment reliés. 
 

L’antahkarana et le plan mental 
 

La substance dont le pont de matière mentale ou 
chitta doit être construit, existe en trois types 
identiques caractérisés par la Trinité : 

o l’aspect Intelligence de la Mère-Substance ou 
Saint-Esprit qui, avec le Son de la nature, 
développe le fil créateur ; 

o l’aspect Amour du Fils-Âme qui, avec la note 
du Son magnétique, utilise le fil de 
conscience ; 

o l’aspect Volonté du Père-Esprit qui, avec la 
note du Son synthétique, utilise le fil de vie. 

Quand il commence à construire consciemment 
l’antahkarana, l’aspirant a déjà vécu de multiples 
existences et connaît son point d’évolution. Il s’oriente 
vers l’âme par la méditation et l’expérience mystique, 
et devient créateur en pensée et en actes ; il a rarement 
une expérience intuitive authentique. 

Pour qu’il puisse lui-même devenir le Sentier, il 
faut que sa nature inférieure : 

o s’oriente, se règle et devienne créatrice, avec 
l’aspect Mère et le travail de l’aspirant ; 

o  réagisse au contact et à la domination de 
l’âme, avec l’aspect Fils et travail du disciple ; 

o soit sensible à la première impression de la 
monade, avec l’aspect Père et le travail de 
l’initié. 

Sur le plan mental, la personnalité transmue la 
connaissance en sagesse par l’analyse, la 



 8 

compréhension et l’application. Elle apprend l’amour 
du groupe, prend conscience que le sacrifice – 
ordinairement une frustration – n’existe pas en réalité, 
mais consiste à se conformer puis à s’identifier à la 
Volonté divine. Une fois sa tête devenue aussi active 
que son cœur, le disciple s’exprime en termes d’âme 
et non plus de personnalité. 

Le pont de lumière doit être construit lorsqu’il est 
focalisé sur les trois niveaux du plan mental : mental 
abstrait, Fils du mental ou âme et mental concret. 

L’aspirant fonctionne en triplicité. Le disciple 
fonctionne en dualité entre les oppositions sur le plan 
mental. L’initié fonctionne en unité, et sa conscience 
illimitée peut se déplacer jusqu’à l’orbite du Logos 
planétaire. 

Les ponts de l’antahkarana relient les sous-plans 
physique, astral et mental. 

 

Plan mental 
 1  

Mental abstrait 2       Monade  
 3  
 4  

Mental concret 5 Corps causal  
de l’âme 

 

 6  
 7  

Plan astral 
 1  
 2  
 3  
 4  
 5  
 6  
 7  

Plan physique 
 1  

 2         Quatre Éthers 
 3  
 4  
Gazeux 5  
Liquide 6  
Solide 7  

 



 9 

Les quatre Éthers du sous-plan cosmique physique 
reflètent ceux du mental concret ; ses trois sous-plans 
inférieurs font de même pour les sous-plans abstraits 
du plan mental. 
 
Le mental inférieur concret 
 

Relié aux pétales de connaissance du lotus 
égoïque, il s’exprime par le Rayon V qui émane 
l’aspect inférieur de la Volonté et résume la 
connaissance de l’âme. Transitoire et ne concernant 
que la vie terrestre, il peut être maîtrisé par la 
concentration, et relié par un travail créateur, à 
l’atome mental permanent ou au mental abstrait. 

Face aux états de conscience des sept niveaux du 
mental, l’aspirant développe dans le mental inférieur 
autant de perceptions mentales. Une fois maîtrisées, 
elles le conduiront à une initiation. 
 Sur le cinquième niveau manasique i 
1. sa conscience inférieure développera la vraie 

perception mentale ; 
2. sa conscience de l’âme sera plus tard 

enregistrée par le mental inférieur ; 
3. son mental inférieur reconnaîtra la conscience 

supérieure abstraite ou intuition. 
 
L’âme ou Fils du Mental 
 

Gouvernée par le Rayon II, elle reflète la phase 
inférieure de l’Amour divin, et la connaissance-
sagesse illuminée par l’intuition. Elle s’exprime par 
les pétales d’amour et le service qui finit par mettre la 
personnalité au service du Plan. 

Reliée au deuxième aspect de la triade spirituelle 
et éternelle pendant toutes les incarnations, l’âme 
s’épanouit par la méditation, et utilise la personnalité 
consacrée via le mental illuminé. 
 Sur le quatrième niveau bouddhique : 



 10 

4. un état médian de perception spirituelle et 
d’intuition donnera au disciple la pleine 
conscience de ce plan relié à la Hiérarchie. 

 
Le mental abstrait 
 

Il se révèle sous l’influence du Rayon I de 
Volonté-Pouvoir, aspect divin le plus élevé. Une fois 
développé, il résume le Dessein et devient responsable 
de l’émergence du Plan. Il fournit aussi l’énergie des 
pétales de sacrifice, jusqu’à ce que la vie de l’âme soit 
absorbée dans l’illimité et l’inconnu. 
 Sur le troisième niveau atmique : 
5. la conscience de la volonté spirituelle ou 

nirvanique a peu de sens pour le disciple, mais 
concerne les initiés avancés. 

 Sur le deuxième niveau monadique : 
6. la conscience de la monade, inclusive sur son 

propre plan, le rendra également inclusif. 
 Sur le premier niveau logoïque : 
7. la conscience divine ou du Tout, aspect de la 

conscience solaire, pourra finalement être captée. 
 

Les six stades de la construction 
de l’antahkarana 

 
L’Intention 
 

L’énergie du disciple se focalise sur le plan mental 
et y rassemble ses forces avec une grande tension, en 
travaillant sur : 

o une juste orientation vers l’énergie de l’âme, 
puis de la triade spirituelle ; 

o la compréhension de la tâche à accomplir avec 
l’intuition et l’imagination créatrice ; 

o le rassemblement des énergies dans son 
mental ; 

o la compréhension, la clarté et la focalisation de 
son intention ; 



 11 

o le maintien de cette tension dans son mental, 
sans grand effort du cerveau. 

Il y prend ensuite conscience d’un nouveau point 
focal d’énergie, stable dans la lumière. Attentive et 
réceptive, sa personnalité s’oriente vers l’âme, puis 
s’aligne avec elle. 
 
La Visualisation 
 

1. Le disciple élabore son travail par son 
imagination créatrice, sur le niveau le plus 
élevé de son corps astral : plus sa visualisation 
est puissante et claire, plus le pont sera beau et 
solide. 

2. Son imagination devient réceptive à 
l’impression intuitive ou bouddhique*, qui 
accélère sa vibration, affecte les énergies 
rassemblées et tendues par son "intention" : le 
point de tension les contacte et les élève sur le 
plan mental. 

o Le disciple se concentre sur deux énergies :  
- l’une en repos, à l’intérieur du cercle mental 

et à un point d’extrême tension qui maintient 
la substance-énergie ; 

- l’autre créatrice d’images astrales et activée 
par le mental tendu. 
Il choisit lentement ses matériaux et visualise 
le tout avec son intuition et son imagination 
créatrice. 

o Entre cette opposition astrale-intuitive, un 
courant de force passe par le réservoir 
d’énergies mentales et les organise. Leur 
puissance s’accroît jusqu’à atteindre une réalité 
spirituelle objective : les forces de la 
personnalité et de la triade spirituelle 
construisent le pont par les deux bouts. 

_______ 
* Cette intuition bouddhique n’a rien à voir avec les émotions 
exprimées par le corps astral dont la sensibilité lui est opposée : 
l’imagination est l’aspect le plus bas de l’intuition. 



 12 

Jusqu’à ce stade, la réussite dépend : 
1. du maintien du mental dans la lumière, en un 

point de tension le plus élevé possible ; 
2. de la conscience du contact de l’âme, ce qui 

provoque une union croissante entre elle et la 
personnalité jusqu’à leur complète unification, 
qui doit être maintenue dans la lumière de la 
triade spirituelle. 

3. de la méthode construisant le pont entre la triade 
spirituelle et la personnalité, selon le Rayon de 
l’âme. 

[Jusque là, les méthodes sont identiques pour les 
disciples des sept Rayons]. 
 
La Projection 
 

Le processus subjectif atteint ici un point critique : 
le disciple peut être bloqué, surtout s’il est sur les 
Rayons I et VII*. 

Après avoir visualisé le pont arc-en-ciel, il fait 
intensément appel à l’aspect Volonté. 

Dans un profond silence, il projette un fil de 
substance-lumière vers la monade, par le Mot de 
Pouvoir et dans le joyau encore fermé du lotus 
égoïque épanoui. 

Il maintient fermement sa triple conscience en 
utilisant ensemble : 

o la conscience de sa personnalité et de son âme 
fusionnées, sans jamais perdre son identité ; 

o la conscience lucide du point de tension atteint 
et de la contribution : 
- des trois courants d’énergie de la 

personnalité dans le mental inférieur ; 
- de l’âme magnétique jaillissant des trois 

rangées de son lotus ; 
_______ 
* Aucun de ces deux types ne peut facilement organiser la vie 
matérielle, orienter les courants d’énergie et imaginer clairement 
son objectif dans le mental. Cela devra tout de même être fait, car 
l’imagination visuelle, meilleur moyen de focalisation avant la 
Projection, est essentielle pour la construction du pont. 



 13 

- de la rangée centrale et du joyau ; 
o la conscience partielle de son Rayon égoïque, 

en s’imaginant comme un point d’énergie qu’il 
colore, son âme triple reflétant les trois aspects 
de la triade spirituelle. 
Cela suscite la rayonnante activité du joyau* 
dans le lotus. L’activité s’y accroît lorsque les 
pétales de sacrifice** dominent, que sa 
connaissance se transmue en sagesse, que la 
vérité emplit sa vie, que son amour pour le 
Tout grandit, qu’il a intégré le renoncement et 
que la volonté de Bien est devenue son but 
majeur. 

Après avoir atteint la stabilité adéquate, il se 
prépare à utiliser sa propre méthode de Rayon, pour 
projeter le Son ou Mot de Pouvoir, qui reliera le 
mental inférieur au supérieur, l’Esprit à la Matière et 
la monade à la personnalité. En tant qu’entité séparée, 
l’âme a lentement disparu, absorbée par la 
personnalité qui devient une âme incarnée. 

Correctement énoncé, le Mot de Pouvoir a trois 
effets : 

o il maintient libre le canal de lumière 
descendant de la triade spirituelle ; 

o son activité vibratoire atteint la triade et attire 
son fil de lumière ; 

o il provoque une vibration dans tout 
l’antahkarana ; à son tour, celui-ci suscite une 
réponse de ceux qui furent construits par les 
autres disciples. Le tout aidera à la 
construction du pont de lumière de toute 
l’humanité. 

_______ 
* Dans le lotus égoïque, le joyau est relié à Shamballa, les trois 
groupes de pétales à la Hiérarchie, et les trois atomes permanents 
de l’aura du lotus, à l’humanité. 
** Le sacrifice n’est pas un abandon de ce qui rend la vie digne 
d’être vécue, mais un état de félicité et d’extase, la réalisation 
d’un aspect divin jusque là caché par l’âme et la personnalité, et 
la reconnaissance de la Volonté de Bien qui fut la vraie cause de 
la manifestation. 



 14 

Par ailleurs, la triple nature de la manifestation 
divine doit s’exprimer en dualité. Pour y parvenir, le 
disciple doit construire son antahkarana pendant la 
deuxième initiation, mais comprendre après la 
troisième que lui aussi doit fonctionner en tant que 
dualité consciente Monade-Esprit et Forme-Matière.  

Les deux aspects de cette dualité sont : 
1. la conscience exprimant l’âme par la 

personnalité ; 
2. la vie subjective, où la personnalité, pénétrée 

par l’âme et le mental, rapproche : 
o son mental concret et son mental abstrait ; 
o lui-même et le Maître de son groupe de 

Rayon ; 
o lui-même et la Hiérarchie, en en 

approchant de l’Ashram solaire du Christ. 
[Les trois stades précédents concernaient le travail 

de la personnalité. Les trois suivants exprimeront la 
réponse des niveaux supérieurs]. 
 
L’Invocation et l’Évocation* 
 

Sous-jacentes à tous les rapports humains, 
l’Invocation et l’Évocation relient l’âme et la 
personnalité, puis l’âme et la monade. Toutes deux 
décrivent l’aspiration à la lumière. 

L’imagination créatrice agit au début du travail 
d’Invocation, puis la foi du disciple donne vie à ce 
qu’il a créé. 

Basée sur l’Intention, la Visualisation et la 
Projection, l’Invocation fait du disciple un point de 
tension, dès lors enregistré sur les niveaux supérieurs 
par la triade spirituelle et la monade. Celle-ci fait alors 
descendre un flux d’énergie vers la personnalité**. 
_______ 
* L’ensemble de l’évolution est basée sur une série d’ascensions, 
résultant d’une Invocation et d’une Évocation d’une plus haute 
Entité. 
** L’acte véritable de Projection vise à faire disparaître 
"l’ombre" qu’est la personnalité et à supprimer le reflet de l’eau 
émotionnelle. 



 15 

Lorsque la triade spirituelle, l’âme triple et la triple 
personnalité sont dirigées par la lumière, elles sont 
transmuées en énergie divine, ce qui donne le « neuf 
de l’initiation », avant que « les neuf deviennent un ». 

 

 
L’intention du disciple étant unifiée, elle 

s’exprime dans l’âme et la personnalité, fusionnées et 
devenues invocatrices. 

Sur l’antankarana construit, une avancée du fil 
permet le passage de leur vie par l’acte de volonté et le 
Mot de pouvoir de la monade ; sa tension provoque 
une projection de la triade spirituelle. Le Père-Esprit 
va à la rencontre du Fils-Âme enrichi par l’expérience 
de la personnalité 

La relation s’établit entre elle et la monade, un 
point de conscience demeurant toujours présent avec 
sa propre identité*, générée par les siècles de travail 
de l’âme. Aucune forme n’attire plus la monade, sauf 
la conscience de l’humanité. 

Lorsque le contact entre la monade et l’âme-
personnalité se fait pendant la méditation, une flamme 
_______ 
* Paradoxalement, il est dit que l’âme disparaît mais elle 
demeure, car dans notre système solaire, il n’y a rien d’autre que 
cette conscience d’être. 



 16 

éclatante apparaît au disciple : il comprend qu’il est 
lui-même la voie de lumière et il n’y a plus que 
l’Unique sur tous les plans. Puisque Dieu est en lui, 
l’initié prend conscience qu’il est aussi Dieu. 
 
La Stabilisation 
 

Ténus au début, les fils du pont spirituel se 
renforcent en même temps que sa compréhension, et il 
peut le traverser consciemment pour servir l’humanité 
et exécuter la Volonté de Shamballa – ce qui est son 
but ultime – ; il est son seul moyen de liaison avec 
Dieu. 
 
La Résurrection 
 

Quittant sa vie personnelle, le disciple échappe 
aux limitations de la personnalité et même de l’âme, 
monte en pleine conscience dans la sphère monadique 
et "ressuscite" dans l’éblouissante lumière de la triade 
spirituelle. 

Il devient alors un des Gardiens du Plan, 
exprimant à volonté l’énergie triple de l’humanité, 
l’énergie double de la Hiérarchie qui les dirige et 
l’énergie unique de Shamballa qui les impressionne. 
 

La construction pratique de l’antahkarana 
 

Les trois énergies inférieures de la personnalité 
gouvernent l’âme pendant longtemps. Mais l’âme 
s’active de plus en plus, et l’aspirant finit par utiliser 
consciemment son mental, en manifestant son amour-
sagesse pour contacter son cerveau via le mental. 

• Sur le Sentier de probation et d’aspiration. 
L’aspirant intensifie d’abord la vie et les pouvoirs 

de plus en plus puissants de sa personnalité 
égocentrique, puis progresse vers la lumière et focalise 
sa conscience dans l’âme et sur son Rayon, vers une 
réalisation scientifique, humanitaire ou autre. 
 



 17 

L’antahkarana représenté par une bande horizontale 
allant de l’initié au Christ. 

 

 
 
 Les trois énergies de sa personnalité et la double 
énergie de son âme sont utilisées dans le service, et un 
rythme magnétique les regroupe de plus en plus 
souvent. Sa volonté spirituelle focalisée commence à 
interpréter la vie en termes d’énergie et de force, et 
non plus en termes de qualité et de désir. 

• Sur le Sentier du disciple. 
Ouvert à l’esprit de groupe, il découvre 

progressivement le Plan divin, la loi de Cause à Effet, 
les résultats de chaque initiation, et la valeur de son 
imagination créatrice. 

Son effort pour attirer l’intuition demande : 
o une méditation occulte dirigée sans aspiration ; 



 18 

o une intelligence entraînée percevant clairement 
la différence entre la compréhension intuitive 
et les formes du psychisme supérieur ; 

o une discipline constante de son mental 
maintenu dans la lumière ; 

o une juste interprétation permettant à la 
connaissance intuitive de revêtir les formes-
pensées adéquates. 

Une fois obtenue et avec la lumière de son âme, 
l’intuition a supprimé ses illusions mentales et ses 
mirages psychiques. L’intuition est la seule trace de 
son ancien corps astral, devenu un outil de 
transformation : son désir est transmué en aspiration, 
reliée à l’Amour-Sagesse du Fils, en intuition 
grandissante, puis en faculté supérieure de création. 
Finalement, les énergies du mental devenu spirituel et 
relié à l’Intelligence de la Mère, s’ajoutent à 
l’imagination. Le disciple devient un agent 
d’invocation et de création. 

[La première partie du pont de l’antahkarana est 
construite : l’âme et la personnalité ne font qu’un, et le 
disciple peut entamer le Sentier du Retour]. 

• L’attirance réciproque de la triade spirituelle et 
de la personnalité. 

Le mental maîtrisé du disciple s’oriente vers le 
mental supérieur et l’intuition reliés à la vie du Père, 
ce qui les active l’un et l’autre. 

Son âme se reflète sur les trois niveaux de la 
triade spirituelle et le libère de l’emprise de sa 
personnalité. Deux événements se produisent alors : 
 la réponse magnétique de la triade spirituelle 

fait lentement progresser son triple courant 
d’énergie vers le lotus égoïque et la 
personnalité ; 

 le lancement du pont par la personnalité au-
dessus de la faille entre le mental supérieur 
abstrait, l’atome mental permanent et l’unité 
mentale du mental concret inférieur. 

Les énergies intelligentes du corps physique, des 
états émotionnels et du mental spirituel se fondent 



 19 

avec celles de l’âme. Le mental est illuminé et 
l’intuition perçoit la Vie divine. 

L’antahkarana mental est construit et les trois fils 
de vie, de conscience et de créativité sont finalement 
focalisés et utilisés par le mental inférieur. La 
connaissance-sagesse du disciple est devenue 
compréhension intuitive participant à la créativité 
divine. Son désir-amour est devenu une attraction 
divine qui le met en contact avec le Tout 
progressivement révélé. 

La direction-volonté a déclenché l’orientation de 
la personnalité et de l’âme fusionnées vers la triade 
spirituelle, ce qui a construit l’antahkarana sur le plan 
mental : l’Idée divine devient un idéal possible à 
développer sur le plan physique, et le fil créateur est 
prêt à être utilisé. 

La triade spirituelle, qui avait attiré 
magnétiquement la personnalité, est elle-même attirée 
par sa note unie avec celle de l’âme : la réponse via le 
sutratma éveille le centre de la tête. 

Basée sur l’universalité de l’âme conditionnée par 
la monade, la "doctrine du cœur" commence à 
supplanter la "doctrine de la vision", basée sur la 
relation entre l’âme et la personnalité, l’expérience 
mystique et les relations spirituelles. La personnalité 
est inspirée par l’âme qui l’incite au service actif. 

Le fil de vie se lance par-dessus la conscience et 
relie faiblement la monade, l’âme et la personnalité : 
l’âme est devenue le centre de la conscience, ce qui 
n’empêche pas celle du moi inférieur. 

Une activité créatrice de la Volonté est ensuite 
nécessaire pour relier la triade spirituelle, l’âme et la 
triple personnalité – ce qui peut être dangereux sans 
l’amour de l’âme. 

• L’union de la monade et de la personnalité. 
Quand l’antahkarana est construit et que le corps 

causal est remplacé par l’atome permanent mental, 
l’initié découvre que le mental inférieur est aussi une 
illusion, mais sa conscience dispose de trois centres 
d’ancrage sur lesquels il circule librement : 



 20 

 l’humanité, lorsqu’il exprime les énergies de la 
Croix mutable et de la personnalité ;* 

 la Hiérarchie dans laquelle il trouve son mode 
de service selon le Rayon de sa monade, 
exprimant alors les valeurs de la Croix fixe et 
de l’âme ; 

 Shamballa, but des initiés supérieurs : il est 
une nouvelle fois crucifié, mais sur la Croix 
Cardinale où il obéit volontiers à la Volonté du 
Père. 

La voie de lumière s’ouvre entre la triple 
personnalité et la triade spirituelle via le corps de 
l’âme. Le fil créateur s’active à mesure que la fusion 
âme-personnalité se renforce. Puis les trois fils 
fusionnent : le hiatus de la conscience est comblé. 

La méditation et le service croissant du disciple le 
rapprochent progressivement de l’âme – parfois avec 
des éclairs d’intuition de la triade supérieure – et le 
conduisent finalement à la Hiérarchie ou à l’ashram 
d’un Maître, où il prendra certaines initiations. 

Il lance finalement l’antahkarana au-dessus du 
plan mental. À chaque initiation, il relie davantage la 
conscience de l’humanité, de la Hiérarchie et de 
Shamballa, puis elle fusionne en une seule expression 
divine. 

Le pont est alors rapidement parcouru grâce à 
l’aspect Volonté jusque là en attente – sauf s’il se situe 
dans l’activité des pétales de sacrifice du lotus égoïque 
–, et nécessite un alignement plus élevé avec les 
aspects d’Amour et d’Intelligence toujours présents. 

Parfois avec un fil plus fin que celui d‘une 
araignée, un autre alignement se produit entre le 
mental, les pétales de sacrifice et le principe de 
Volonté. Un contact direct se produit entre la monade, 
la zone de la triade spirituelle et le corps éthérique, le 
tout sur le plan cosmique de la forme. 

Le fil de conscience et le fil créateur fusionnés 
forment ensemble le lumineux pont du Retour. Les 
trois fils majeurs – six en différenciant le fil créateur 
en ses composantes – sont l’antahkarana RÉEL qui 



 21 

intègre l’expérience passée et présente : l’initié peut à 
volonté passer des mondes élevés aux mondes 
inférieurs et inversement : sa construction a engendré 
le fonctionnement conscient du mental supérieur, qui 
unit la personnalité avec la monade ou Vie unique.  

Le pont est terminé : le rapport est parfait entre la 
monade et la personnalité. 

 
L’antahkarana achevé 

 
L’initié exprime que « Dieu est Amour » et que 

« Dieu est un Feu dévorant », qui a brûlé toutes les 
caractéristiques de la personnalité. Il n’a laissé qu’un 
instrument purifié, coloré par le Rayon de l’âme qui 
n’a plus besoin du corps causal. 

Après l’impression de la monade sur l’âme et la 
personnalité, la réponse du plan mental s’exprime 
dans la substance. 

• Par le mental inférieur concret avec : 
o le sens commun réceptif ; 
o l’aspect le plus élevé de la nature de la 

forme ; 
o le reflet d’Atma, volonté spirituelle ; 
o le centre de la gorge ; 
o la connaissance. 

• Par le mental individualisé avec : 
o l’âme ou Ego spirituel ; 
o le principe médian ; 
o Bouddhi-Manas ; 



 22 

o le reflet de la monade dans le mental ; 
o l’Amour-Sagesse spirituel ; 
o le centre du cœur, l’amour ; 

• le mental supérieur abstrait avec : 
o le transmetteur de l’intuition ; 
o le reflet de la nature divine ; 
o la compréhension, l’amour intuitif et 

inclusif ; 
o le centre de la tête ; 
o le sens du sacrifice. 

Libéré de sa personnalité après la fusion, l’unité 
et l’unification, le disciple tisse les fils vers les 
mondes supérieurs. Dans notre cycle mondial, il s’agit 
de trois états majeurs de conscience. 

• La conscience de l’humanité : 
o il a conscience de l’âme dans la forme, la 

reconnaît et coopère avec elle ; 
o il exprime l’intelligence et l’action ; 
o il est influencé par la personnalité 

consacrée ; 
• La conscience de la Hiérarchie : 

o il a conscience du Soi, reconnaît la Divinité 
et coopère avec elle ; 

o il utilise l’amour-attraction dans la 
relation ; 

o il est influencé par l’âme. 
• La conscience de Shamballa : 

o il a conscience de l’unité et du Dessein 
divin, reconnaît le Plan et travaille pour 
lui ; 

o il utilise la Volonté, la direction, l’unité ; 
o il est influencé par la triade spirituelle. 

 
L’antahkarana et les initiations 

 
Au moment des initiations, trois expansions 

majeures de conscience ont lieu : 
 celle de la personnalité consacrée rejoignant la 

conscience de l’âme, ce qui se termine à la 
troisième initiation ; 



 23 

 celle, fusionnée et unifiée jusqu’à la triade 
spirituelle et la cinquième initiation ; 

 celle à laquelle les Maîtres travaillent, 
consommée à la septième initiation. 

• À la troisième initiation de la Transfiguration. 
L’initié parcourt la première partie du Sentier et 

achève la construction de son pont de lumière. 
• Après la troisième initiation. 
Il a atteint un certain niveau de maîtrise de la 

personnalité. Il lui reste deux initiations pour 
démontrer sa maîtrise réelle. Techniquement et 
théoriquement, il devrait ici avoir épuré son karma et 
accéder à son dharma. 

Une fois dissipé le corps causal, la liaison devient 
directe, la volonté de l’initié devient Amour divin, et il 
peut servir en toute sécurité et sagesse. 

Il est prêt pour l’accès au nirvana, dont les 
nouvelles expériences spirituelles lui sont révélées 
après sa focalisation dans la triade spirituelle. Alors 
seulement, le vrai dualisme de la nature divine – 
Esprit-Vie et Matière-Forme – lui apparaît, et sa 
propre dualité illusoire disparaît. La construction de 
l’antahkarana est donc un des moyens par lesquels 
l’homme-trinité, devient une dualité et se rapproche 
ainsi de Dieu. 

L’Esprit-Père gagne aussi en expérience ce que la 
vie de la Matière-Mère a apporté : le Fils-Âme a 
réalisé sa tâche de Sauveur et l’unité de tout est 
reconnue comme un fait. 

Le fil de vie de l’énergie divine a pénétré dans sa 
personnalité en une triple manifestation verticale. Il 
est devenu horizontal lorsque l’initié a exprimé sa 
créativité : il est lui-même devenu la Croix. 

• Lors de la quatrième initiation sur la Croix 
fixe. 

Cette Croix est remplacée par une ligne verticale 
joignant le Ciel au plus profond de la Terre. 

À la quatrième initiation du Renoncement, le non 
Soi est asséché, et l’initié doit montrer son aptitude à 
se dépouiller de toutes ses attaches humaines. Jésus-



 24 

Christ au jardin de Gethsémani réalisa que cela 
consistait pour lui à subir la mort physique, mais finit 
par accepter : « Que Ta volonté soit faite et non la 
mienne ». Il franchit ainsi la porte de la quatrième 
initiation. 

Pendant cette Crucifixion ou grande Renonciation, 
c’est l’Âme-Fils-conscience qui est crucifiée : la 
mémoire du corps causal est absorbée dans la monade 
car il n’a plus de rôle utile. Il ne reste plus que le 
sutratma qui garde son identité, bien que fondue dans 
le Tout : la conscience fait place à la vie tout en 
restant elle-même, et la puissance du joyau détruit les 
trois rangées de pétales qui l’entourent. Cette 
destruction du corps causal est la véritable "deuxième 
mort". 

Ensuite, une réciprocité s’instaure entre la monade 
et l’âme bien consciente sur le plan physique. Le voile 
du temple est « déchiré en deux, de haut en bas », 
révélant le Père. Sur les pas du Christ, l’initié est libre 
d’entamer la voie de l’Évolution Supérieure. 

Après la quatrième initiation commence le 
parcours dharmique qui révèle progressivement le 
disciple-étudiant comme un initié qui sert et assume 
son dharma ou contrat de vie dont il a perçu le 
dessein. Tout initié est donc un serviteur actif du Père, 
chacun avec une responsabilité en tant qu’unité de 
groupe. 

La quatrième initiation marque donc la parfaite 
relation entre la monade et la personnalité : l’initié 
peut confirmer : « Le Père et moi sommes un ». 

Par ailleurs, il existe un rapport étroit entre : 
 le quaternaire, facteur de création sur la Terre ; 
 la quatrième initiation de la Crucifixion ou 

quaternaire évolué – corps éthétique ou vital, 
corps émotionnel, mental et âme ; 

 le quatrième stade de la construction de 
l’antahkarana, faisant que le quatrième règne 
de la nature est conditionné par : 

o le fil de vie sutratma ; 
o le fil de conscience ; 



 25 

o le fil triple créateur ; 
o l’antahkarana reliant la triple personnalité à la 

triade spirituelle, soit les quatre aspects de 
l’unique fil de vie ; 

 les quatre stades du Sentier du Retour : 
o le stade de l’évolution elle-même ; 
o le stade du Sentier de probation ; 
o le stade du Sentier du disciple ; 
o le stade du Sentier de l’initiation. 
La vie de Jésus symbolise le parcours qui attend 

tous les êtres : les initiations doivent être plusieurs fois 
repassées, même en des cycles très courts, étant 
entendu qu’à la quatrième, il est demandé de tout 
lâcher pour ce qui est du non-soi. 

L’avant-dernière marche avant la libération 
consiste à penser que l’on sait tout… et l’orgueil refait 
surface chez l’initié. La dernière marche est celle de la 
foi qui le fait se questionner pour savoir s’il doit 
quitter la Terre ou pas, pour aller vers l’Évolution 
Supérieure. Ayant reçu ce qu’il a reçu et assumé ce 
qu’il a assumé, il devrait dire « s’il n’en restait qu’un, 
je serais celui-là », et avoir une foi inébranlable et une 
intime conviction, même si tous se dérobent autour de 
lui. 

• La cinquième initiation. 
Prise sur la Croix cardinale, elle est liée au 

dharma. 
L’initié a conscience d’être un centre d’énergie 

dans un vaste ensemble, sais qu’il n’existe qu’une 
seule vie à travers tous les univers et que la vie est 
don. Il l’a servie en retrouvant ses compagnons de 
groupe, et a privilégié ce groupe pour servir la vie 
dans son évolution supérieure, sachant qu’il peut 
laisser passer la puissance des grands Êtres. 

Il a choisi un champ de service préparé dans le 
passé, s’est aussi mis au service des vies mineures, des 
règnes de la nature, de ses frères humains et du Père.  

En pratiquant l’oubli de lui-même, l’innocuité et la 
parole juste, il a permis à tous ceux qui le voyaient de 
voir toujours Dieu en lui. 



 26 

Il a apporté aide et réconfort à ceux qui le 
demandaient, et a aidé les autres à s’améliorer. 

Il a eu deux portes à franchir : celle du gardien du 
Seuil, et celle de l’ange de la Présence après la 
troisième initiation. 

Ces deux approches majeures vers Dieu se 
fondent dans la Voie unique*. 

• Entre la quatrième et la septième initiation 
En parachevant son évolution, l’initié transforme 

la ligne de la quatrième initiation en un cercle parfait. 
 

L’utilité de l’antahkarana de groupe 
et la tiédeur des disciples 

 
Tissés par les aspirants, les disciples et les initiés, les 
multiples fils de lumière se concentrent en un 
antahkarana de groupe. Il révèle l’unité du travail 
spirituel, grâce auquel l’humanité entière – ses sept 
groupes d’âmes étant reliées aux sept Rayons –
délaissera avec bonheur la vie dans la Matière. Cet 
immense service supérieur peut libérer les Vies du 
système solaire de toute domination de la forme. 

Tous peuvent un jour atteindre ce but, mais le 
disciple faible ne fait aucun effort, alors que son point 
de tension devrait venir d’un cœur et d’un mental 
enflammés. Il préfère avancer régulièrement, avec une 
existence égocentrique bien ordonnée et une part 
"raisonnable" vouée à l’esprit et au service. 

Dans ce cas, la vie spirituelle n’est ni 
fondamentale ni essentielle pour lui.  

La vie de l’esprit implique cependant un 
bouleversement intérieur, mais pas relationnel : les 
obligations et les intérêts extérieurs continuent à être 
satisfaits,  mais  avec  une  orientation intérieure dyna- 
_______ 
* Les quatre Rayons mineurs doivent aussi se fondre dans le 
troisième, et les cinq finalement fusionner dans le Rayon I et le 
Rayon II, tous étant des sous-rayons du Rayon II cosmique 
d’Amour et de Feu. 



 27 

mique vouée au service et au sacrifice – qui continue à 
"faire du sacré"… 

Si le disciple constructif avance tout de même sur 
le Sentier, son choix est seulement déterminant pour 
un cycle. Il devra quoi qu’il en soit éliminer le non-
essentiel pour se concentrer sur son âme, réorganiser 
son échelle de valeurs et exprimer finalement la 
sincérité, le sacrifice et la simplicité. 
 

La tâche et l’influence des sept Rayons 
 
 Au niveau cosmique, les Rayons* distribuent leur 
énergie qui traverse tout en permanence. Toute vie est 
un centre d’énergie** qui  en reçoit  et en transmet. La 
personnalité peut être sur un Rayon pendant sept vies, 
avec un Rayon influençant chacun de ses corps. 
Pendant ses cycles d’incarnation, elle se trouva ainsi 
maintes fois sur un des Rayons, celui de l’âme 
finissant toujours par triompher. 

L’antahkarana est souvent appelé « pont arc-en-
ciel » car il est composé des couleurs et des courants 
de force des sept Rayons. 

Sous l’influence d’un Rayon, la racine de vie 
cisèle symboliquement son "cristal-diamant", le 
"diamant" étant la monade réalisée et le "cristal" la 
personnalité purifiée qui était auparavant "charbon". 

À mesure que le disciple s’élève, il finit par se 
trouver sur tous les Rayons – qui se fondront dans le 
Rayon II qui régit ce deuxième système solaire. La 
Volonté de Bien du Rayon I relève aussi de son 
Amour, et il est actuellement son sous-rayon. 
_______ 
* Pour connaître ses propres Rayons, l’analyse la plus simple 
consiste à étudier leurs "vices" qu’il faut "dé-vicer", en rapport 
avec ses propres travers. 
Sur la carte du ciel astrologique, le régent du signe solaire 
indique le Rayon de la personnalité, et celui de l’Ascendant le 
Rayon de l’âme. La formule mathématique 23 – 1 = 7, ou 23 = 8 – 
1 = 7 est en rapport avec les sept Rayons. 
** Celle du corps humain est colorée dans les douze secondes par 
la pensée émise,  coloration qui révèle le karma en cours. 



 28 

Partant de son point immuable au centre de la 
monade, le Rayon I ne se déplace jamais, mais opère 
dynamiquement, alors que le Père-Esprit inspire la 
réponse de la Mère-Matière. 

Le maintien des valeurs est la tâche de l’initié du  
Rayon I, la positivité celle de l’initié du Rayon II, 
celui du Rayon III doit les relier, et celui du Rayon IV 
parvient à l’aspect Volonté une fois le conflit résolu. 

Le Rayon VII de vision et d’application donne 
son maximum en indiquant la voie directe à suivre, et 
en soudant l’amour de Dieu avec tout ce qui respire.  

Devenu conscient de cette fusion au sein de 
l’humanité pénétrée dans la Hiérarchie grâce à 
l’antahkarana, le disciple utilise leur puissance à 
toutes deux. Dès que ses fils sont fermement ancrés 
même encore frêles, il prend conscience de la plus 
grande sphère qui englobe les deux autres : Shamballa, 
le Lieu secret où la Volonté divine est connue pour le 
présent et l’avenir. 

Dans le stade de Projection, les Rayons sont trois 
fois utilisés dans : 

o la préparation où la conscience se focalise dans 
le Rayon de l’âme ; 

o l’intermède où l’agent de projection visualise 
le point de tension et le but de la visualisation ; 

o l’activité focalisée de la volonté sous la 
lumière vivante de l’unité mentale créatrice ; le 
fil se projette avec vigueur vers la triade 
spirituelle, stable et coloré par les qualités des 
deux Rayons, puis encore plus haut et plus 
loin. 

 
Les Mots de pouvoir des sept Rayons 

 
Même s’ils sont donnés sous leur ancienne forme 

Sensa, il n’est possible d’enseigner ni la prononciation 
ni la note des Mots de Pouvoir originels ; en outre, ils 
ne sont pas utilisés assez correctement ni fermement. 
Mais leur sens équivalent peut être traduit dans la 



 29 

langue du pays, et c’est lui qu’il faut garder à l’esprit 
en l’imaginant en train de construire le pont. 

Les disciples doivent travailler davantage sur les 
plans intérieurs, sans dépendre des sons physiques 
sans importance, ce qui se trouve sur le plan physique 
n’étant pas un principe. Leur aptitude à capter le sens 
et la qualité du Mot, l’appel silencieux lancé de qualité 
à qualité et de forme à esprit sont ce qui importe. Le 
son physique ne fait donc pas réussir la construction 
de l’antahkarana. 

• Le Mot du Rayon I de Volonté-Pouvoir 
Le disciple du Rayon I travaille avec la positivité de 
l’Esprit qui, lié à l’aspect divin de Volonté et relevant 
de la monade, commence à toucher la fine fleur de 
l’humanité en progrès sur son antahkarana ; celui-ci 
est accéléré par la méditation ou exercice 
d’alignement "sans semence"* consistant à s’offrir 
comme canal aux plus hautes énergies. Cela 
développe l’intuition, et conduit au Suprême Contact. 

Le Mot de Pouvoir écrit du Rayon I est 
« Ukrtapklsti », mais aucune manière de l’énoncer 
n’est connue, et il comporte trois mots s’il l’est 
correctement... Il se traduit par « J’AFFIRME LE FAIT ». 

Le disciple du Rayon I démontre ainsi sa 
conviction que tous les paramètres de l’antahkarana 
sont d’authentiques réalités : il s’appuie sur sa divine 
prérogative d’affirmation, technique de Shamballa et 
privilège de toutes les âmes de ce Rayon. 

• Le Mot du Rayon II d’Amour-Sagesse. 
La lumière de l’âme du Rayon II de ce système 

solaire domine celle de la forme et rayonne jusqu’à la 
triade. Le disciple du Rayon II opère avec la Qualité. 

Après un moment d’intense concentration, le Mot 
de Pouvoir du Rayon II peut être énoncé : 
« Sxprulxs » qui signifie : « JE VOIS LA PLUS GRANDE 
LUMIÈRE » reliée au Soleil Spirituel Central. Cette 
sublime Lumière, dont celle de l’âme n’est qu’un pâle  
_______ 
* Une méditation "avec semence" concerne un sujet à mieux 
comprendre et éventuellement à dépasser.  



 30 

reflet, cache la haute Réalité et révèle la voie 
illuminée supérieure vers le nirvana. L’effort intense 
pour y voir* la relation du Tout est une expérience des 
plus puissantes. 

Ce Mot est celui qui « est fait chair ». L’âme 
incarnée enregistre son Pouvoir, symbolisé par 
l’aspect Matière et octroyé par l’aspect Esprit : les 
deux agents créateurs jettent un pont au-dessus de 
toutes les barrières séparatives pour rétablir l’unité 
parfaite. 

[Il est inutile d’indiquer les Mots de Pouvoir 
originels des autres Rayons : la seule pensée 
concentrée suffit à obtenir des résultats]. 

• Le Mot du Rayon III d’Intelligence active. 
Le disciple du Rayon III opère sous l’influence de 

la divine Intelligence de la Matière, et agit au départ 
sur l’intellect, mais sa dimension supérieure se 
manifeste par l’intelligence du cœur. 

Il  a  intuitivement compris qu’Esprit et Matière 
sont une seule réalité. Ayant sublimé cette dernière, il 
s’éloigne de tout ce qui est formel, puis énonce le Mot 
de Pouvoir qui l’identifiera totalement avec l’Esprit, 
via l’antahkarana : après la Projection, au point de 
tension le plus élevé et dans le silence, il prononce : 
« LE DESSEIN MÊME ». 

Ce silence n’est pas facile, car la fluidité intense 
du disciple peut l’inciter à s’exprimer verbalement ou 
à trop s’activer mentalement sous l’impulsion du 
mirage, ce qui diminue sa puissance. Une fois parvenu 
au silence mental et à une concentration intelligente, il 
peut utiliser efficacement le Mot de Pouvoir sans 
penser à ses résultats. 

[Peu de choses peuvent être dites des Mots de 
Pouvoir des quatre Rayons d’attribut qui seront juste 
énumérés]. 

• Le Mot du Rayon IV d’Harmonie par le 
conflit. 

_______ 
* Chez les francs-maçons, cette vue totale est symbolisée par 
l’Œil de Dieu qui voit tout. 



 31 

« DEUX SE FONDENT EN UN ». 
• Le Mot du Rayon V de Science ou 

Connaissance concrète. 
« TROIS MENTAUX S’UNISSENT » : pendant le 

stade de Projection, le Mental universel, le mental 
supérieur et le mental inférieur concret. 

• Le Mot du Rayon VI de Dévotion et Idéalisme. 
« LA LUMIÈRE SUPÉRIEURE DOMINE ». 
• Le Mot du Rayon VII de Loi ou Ordre 

cérémoniel. 
« LE SUPÉRIEUR ET L'INFÉRIEUR SE 

RENCONTRENT ». 
 

L’action de Mercure et de Jupiter 
 

• Mercure et le Rayon IV d’Harmonie. 
Ils marquent l’antahkarana à trois reprises, avant 

de céder la place à Jupiter : 
o pendant la réalisation de la personnalité ; 
o pendant la fusion avec l’âme ; 
o pendant l’ouverture spirituelle, donc jusqu’au 

plan christique. 
• Jupiter et le Rayon II d’Amour. 
Ils entraînent l’initié vers le Mental universel lié à 

la monade pour qu’il devienne un "individuniversel". 
En recevant l’influence des douze constellations 

pendant son cycle de l’âme, il sert d’intermédiaire à la 
Terre, corps du Logos planétaire : elle unit les 
Gémeaux dont elle est la régente hiérarchique, et le 
Sagittaire dont elle est la régente ésotérique. Canal des 
énergies d’Amour cosmique affluant par les Gémeaux, 
le Logos planétaire régit donc cet axe d’opposition. 

Finalement, le disciple synthétise en lui l’influence 
des douze constellations, comme le Christ le fit 
précédemment – c’est pourquoi Il se trouve au centre 
de leur Table Ronde. 
 
 
 



 32 

Les Sauveurs du monde 
et le résultat de l’antahkarana 

 
La tâche des Sauveurs consiste à mettre en œuvre 

les énergies divines et à faciliter leur développement 
sur la Terre. Sur tous les niveaux spirituels, Ils furent 
choisis pour leur aptitude à répondre à l’Invocation et 
à manifester certaines qualités divines. Ils attirent 
aussi ceux qui les possédaient à l’état latent, pour 
rendre leurs hautes énergies assimilables pour 
l’humanité. 

Le Vyasa originel, grande Individualité évoquée 
par l’invocation des premiers hommes-animaux, 
émergea du schéma planétaire voici des millions 
d’années. En répondant au règne animal dans ses 
niveaux invocatoires les plus élevés, Il ouvrit la voie 
du règne humain et provoqua l’Individualisation. 

D’autres Sauveurs s’incarnèrent dans les siècles 
suivants, évoqués par l’Invocation des hommes et 
pour invoquer leurs aspects divins cachés. 

Plus tard, Hercule ouvrit la voie aux disciples avec 
ses douze Travaux qui résumaient les épreuves 
initiatiques. 

Shri Krishna permit au genre humain d’accéder à 
la deuxième initiation. 

Encore plus grand, le Bouddha ou Être illuminé 
concentra en Lui-même les réalisations de 
l’antahkarana, la complète connaissance et la 
complète sagesse, en interprétant les réalisations 
suprêmes de la voie mystique. 

Le Christ* accomplit ensuite un triple travail 
fondamental. 
 Il ouvrit la voie de la troisième initiation. 
 Il  ancra  la  Volonté  de  Dieu  dans  la matrice  

_______ 
* Il n’y a pas qu’un seul Christ – la place serait déjà prise ! – : ce 
dogme religieux provient des ténèbres de l’ignorance et doit être 
effacé. Le Christ signala à Ses disciples qu’ils feront de plus 
grandes choses que Lui, alors qu’Il allait « rejoindre le Père » et 
était également en chemin. 



 33 

d’amour de la Terre. 
 Il indiqua la voie passant par le « trou de 

l’aiguille » qui ouvre le passage à travers la 
pyramide – symbole de la triade spirituelle – et 
conduit vers Shamballa. 

Il fut le premier à révéler progressivement 
l’humanité à la Hiérarchie et la Hiérarchie à 
Shamballa, grâce à Son pont de lumière parfaitement 
construit. 

La science de l’Invocation et de l’Évocation entra 
dans une nouvelle phase quand Il S’éleva jusqu’au 
Mental supérieur pour rendre possible l’approche de la 
Divinité, en donnant un enseignement qui résumait 
tout le passé et dévoilait celui à venir. 

Il compléta le travail du Bouddha en permettant 
la totale expression de l’Amour-Sagesse dans son 
double aspect, l’un représenté par le Bouddha, l’autre 
par Lui-même. 

Il rendit possible aux aspirants et aux disciples le 
progrès vers l’antahkarana planétaire, en leur 
montrant le « premier fil de substance vivante, irradié 
par l’amour, intelligemment tissé, et rendu dynamique 
par la volonté ». Sa note culminante résonne dans ce 
secret de la sixième initiation ou Ascension. 

Sa plus haute révélation fut d’ouvrir la voie de 
l’Évolution Supérieure, qui transmet la pure Volonté 
divine et relie la Hiérarchie avec le Conseil de 
Shamballa. 

La voie dont parlait le Christ est donc le pont de 
lumière : il suffit d’imiter Son comportement, Sa 
sagesse et Son amour pour devenir cette Voie. 
 

L’Évolution Supérieure 
 

La voie mystique émotionnelle est nécessaire aux 
masses qui tentent d’instaurer la vie de l’âme, car elle 
prépare à la science de l’Évocation et de l’Invocation. 
Majoritairement de nature atlante, l’humanité 
moyenne devra suivre le Sentier en le devenant, et en 
développant les qualités du Mental divin. 



 34 

Cependant, le but des initiés ou des disciples 
avancés implique la totale construction de 
l’antahkarana qui relie la personnalité et la triade 
spirituelle, avant l’ouverture de la Voie de l’Évolution 
supérieure. 

Voici les rapports comparés de ces deux Voies. 
 

Pont triade- personnalité              Voie de l’Évolution supérieure 
 

Désir-Aspiration. Mental-Projection. 
Première et deuxième 
initiations. 

Troisième et quatrième 
initiations. 

Intuition, Amour. Volonté, Mental universel. 
Sentier de lumière. Évolution supérieure. 
Point de contact. Antahkarana ou pont. 
Plan. Dessein. 
Trois rangées de pétales. Triade spirituelle. 
Hiérarchie. Shamballa. 
Ashram du Maître. Chambre du Conseil. 
Sept Sentiers. Sept Sentiers. 

 

En passant les plus hautes initiations, la lumière 
révèle à l’initié la Voie de l’Évolution Supérieure et 
son objectif encore plus impressionnant : l’entrée à 
Shamballa, Maison du Père divin. Pour la première 
fois, il voit le gouffre qui le sépare de son but, ce qui 
est une grande part de la douleur sur la Croix pendant 
la quatrième initiation*. 
 
 
 
 
_______ 
* Jésus crucifié ressentit de l’angoisse devant tout ce qui était 
nécessaire à l’humanité, renonça à sa propre vie et se donna tout 
entier pour y satisfaire [le Christ, qui l’adombrait eut 
simultanément une haute expérience initiatique]. Sa souffrance 
en voulant intensifier ses moyens de Sauveur du monde, lui 
révéla des possibilités déjà perçues à Gethsémani puis sur la 
Croix. Sa crucifixion lui fit prendre la quatrième initiation et il 
atteignit l’expérience culminante de la Voie de Lumière [le Christ 
prit la sixième initiation et fit l’effort final pour achever le pont 
arc-en-ciel et le franchir pour aller vers le Père. Il parvint ainsi au 
premier stade de la Voie de l’Évolution Supérieure]. 



 35 

L’aboutissement de l’antahkarana 
 

Après son Évolution Supérieure, l’initié devient 
un relais cosmique ou Nirmanakaya, au-delà du 
schéma planétaire*. 

La manifestation est guidée par le Feu de Fohat, 
qui relie l’Esprit à la Matière et le subjectif à 
l’objectif. Par lui, les Idées divines imprimées sur la 
substance cosmique sont manifestées par les Êtres 
célestes ou Dhyan Choans. 

L’antahkarana conduit l’homme vers Dieu, alors 
que Dieu peut venir à lui d’une manière non mystique. 
Croire Dieu inaccessible et Ses mystères 
impénétrables s’est révélé absolument faux. Située au 
temps de l’aspiration et de la dévotion, la phase 
mystique intervient avant le Sentier de probation**, et 
l’aspirant doit faire un grand travail sur lui-même. 

Cette dévotion émotionnelle provient du fait que 
l’Amour-Sagesse est relié au centre du cœur du Logos 
solaire. Notre univers est lui-même le plexus solaire 
des sept univers, donc très concerné par tout ce qui 
touche à l’astral dont les hommes captent les 
inconvénients. 

Par ailleurs, ce deuxième système solaire est le 
Centre du cœur du Logos cosmique aligné avec le 
Rayon II, qui peut transformer l’individu évolué en 
mystique exceptionnel ou en incarnation d’un pur 
Avatar d’Amour. Si l’alignement des corps du disciple 
se trouve sur la ligne paire des Rayons II, IV et VI, il 
peut devenir un mystique élevé, comme Shri Krishna 
que fut le Christ ou Maitreya dans une autre vie. 

Une fois dégagées de leur mysticisme, toutes les 
religions comprendront que "religare" signifie "relier", 
mais en un lien authentique avec les grandes Vies qui 
construisirent l’univers… 
_______ 
* En réalisant son antahkarana, chacun démontre un idéal et 
participe également à la réalisation de la Terre. 
** Mais sainte Thérèse d’Avila par exemple, vivait son 
mysticisme dans la dimension supérieure de l’amour. 



 36 

La nouvelle Religion mondiale* enseignera donc 
en priorité la construction de l’antahkarana. 

 
Résumé de la construction de l’antahkarana 

 
Chemin de l’Aller pour l’homme ordinaire et 
l’aspirant 
 

• Chez l’homme ordinaire, le fil de conscience 
relie l’âme et la personnalité. 

• L’aspirant utilise le mental et l’amour-Sagesse. 
 
Chemin du Retour pour le disciple et l’initié. 
 

Le fil de conscience va de la conscience physique 
à la conscience émotionnelle, puis au mental : le fil de 
vie s’entrelace avec le fil de vie ancré dans le cœur. 

 
1. Pendant le stade d’Intention, le disciple opère 

par : 
o la discipline ; 
o l’expression des énergies et des forces ; 
o l’ouverture à l’esprit de groupe. 
 
2. Pendant le stade de Visualisation, le disciple 

opère par : 
o la découverte et service du Plan ; 
o les prises d’initiations et leurs résultats ; 
o l’imagination créatrice ; 
o la culture de l’intuition. 

 
_______ 
* La nouvelle Religion se révélera la plus juste, en tant qu’appel 
invocatoire à l’évocation de la grande Vie qui y répond par Son 
amour. Science de l’Invocation et de l’Évocation, elle concernera 
une humanité polarisée mentalement alors que les religions 
antérieures utilisaient l’émotion depuis l’Atlantide. Le Christ mit 
fin à ce cycle, illustra la perfection et présenta une des 
possibilités latentes pour parvenir à Sa propre perfection. Les 
Églises l’abordèrent malheureusement par l’émotion et 
l’aspiration, sans tenir compte de la Réalité qu’Il représentait. 



 37 

Une attirance réciproque se produit entre la triade 
spirituelle et la personnalité : le triple courant 
d’énergie de la triade s’oriente vers le lotus égoïque, 
d’où une tension entre l’âme et la personnalité. 

 
3. Pendant le stade de Projection. 
 Un pont est lancé entre l’atome mental 

permanent et l’unité mentale inférieure. Il 
s’ensuit l’illumination du mental et la 
construction de l’antahkarana mental. 

 La triade spirituelle est attirée par la 
personnalité reliée à l’âme et inspirée par elle ; 
cela éveille le centre coronal et fait pratiquer la 
doctrine du cœur. 

 
4.  Pendant le stade d’Invocation et d’Évocation. 
 Le fil de vie relie par un Mot de pouvoir de la 

monade et une activité créatrice de la volonté : 
o la triade spirituelle ; 
o l’âme triple ; 
o la triple personnalité. 
 Le corps causal est remplacé par l’atome 

permanent mental. 
 La monade s’unit avec la personnalité. 
 L’âme et la personnalité fusionnent et le fil 

créateur est progressivement activé. 
 L’âme s’unit avec la monade. Les trois fils de 

vie, de conscience et de créativité fusionnent. 
 L’antahkarana est lancé au-dessus du plan 

mental. Il relie Shamballa, la Hiérarchie et 
l’humanité, puis fusionne à son tour. 

 
5.  Pendant le stade de Stabilisation. 
 L’aspect Volonté intervient. 
 L’alignement se produit entre : 
o le mental ; 
o les pétales de sacrifice ; 
o le divin principe de Volonté. 
 Un contact direct se produit entre : 
o La monade ; 



 38 

o La triade spirituelle ; 
o Le corps éthérique. 

 
6.  Pendant le stade de Résurrection. 
 L’initié s’élève dans la sphère monadique. 
 Il ressuscite dans la lumière de la triade 

spirituelle. 



 39 

Table des matières 
 

La raison d’être du pont de lumière 
 

Page 1 

Les causes et les moyens de la construction de 
l’antahkarana 
 

 
Page 1 

L’antahkarana, agent de l’alignement 
 

Page 3 

Le chemin initiatique pendant la construction 
de l’antahkarana 
 

 
Page 4 

La construction de l’antahkarana dans le passé 
et le présent 
 

 
Page 6 

L’antahkarana et le plan mental 
       Le mental inférieur concret 
       L’âme ou Fils du Mental 
       Le mental abstrait 
 

Page 7 
Page 9 
Page 9 
Page 10 

Les six stades de la construction 
de l’antahkarana 
       L’Intention 
       La Visualisation 
       La Projection 
       L’Invocation et l’Évocation 
       La Stabilisation 
       La Résurrection 
 

 
Page 10 
Page 10 
Page 11 
Page 12 
Page 14 
Page 16 
Page 16 

La construction pratique de l’antahkarana 
 

Page 16 
 

L’antahkarana achevé 
 

Page 21 
 

L’antahkarana et les initiations 
 

Page 22 
 

L’utilité de l’antahkarana de groupe et la 
tiédeur des disciples 
 

 
Page 26 
 

La tâche et l’influence des sept Rayons 
 

Page 27 
 

Les Mots de pouvoir des sept Rayons 
 

Page 28 
 

L’action de Mercure et de Jupiter 
 

Page 31 
 

Les Sauveurs du monde et le résultat de 
l’antahkarana 
 

 
Page 32 
 

L’Évolution Supérieure 
 

Page 33 
 

L’aboutissement de l’antahkarana 
 

Page 35 
 

Résumé de la construction de l’antahkarana 
 

Page 36 

 


