Le travail intérieur

XI

L > ANTAHKARANA,
PONT DE LUMIERE
ET
VOIE DIVINE




La raison d’étre du pont de lumiére

Si la masse humaine doit ouvrir son ame, le
cinguieme régne doit s’ouvrir au régne de I’Esprit, et
la Hiérarchie devenir réceptive a [I’énergie de
Shamballa. Ces trois processus sont aujourd’hui
simultanés.

Aprés avoir uni la substance, la force d’impulsion
nécessaire et I’imagination créatrice, une extension de
conscience et un effort visant au contact direct avec la
monade peuvent construire le pont arc-en-ciel de
I’antahkarana. Tant6t positives et dynamiques, tantét
négatives et réceptives, les énergies doivent étre
reliées en une force créatrice magnétique.

L’humanité doit construire ce symbolique pont de
lumiére entre :
o elle-méme et la Hiérarchie ;
o la Croix mutable et la Croix fixe ;
o sa triple personnalité via la conscience de
I’ame et la triade spirituelle de sa monade, ce
qui est le but de I’évolution.

Les causes et les moyens de
la construction de I’antahkarana

La race actuelle doit modifier totalement son
approche de la Divinité : I’enseignement précédent de
la Hiérarchie concernait les premiers stades du Sentier
du disciple. L actuel vise les aspirants sur le Sentier de
probation, que la purification, la vision christique, la
philosophie et les vérités occultes ont aidés a



progresser avec les disciples, vers I’initiation qui rend
les vérités évidentes.

A chaque initiation, ils découvrent la valeur de ce
gu’ils ont créé sous I’inspiration de la triade
spirituelle, a I’aide du mental abstrait, de I’ame et du
mental concret. Pénétrée par I’ame, la personnalité y
participe intelligemment.

Globalement préte a aborder le travail du disciple,
I’humanité aspire a la lumiére de I’ame, a une vie
économique plus correcte pour tous et a de plus justes
relations interraciales.

Vu sa lenteur, son prochain progrés concernera
I’alignement de I’ame et de la personnalité, apres
I’appréciation mentale du principe christique.

Au-dela du regne humain, tous les Logoi en
évolution lancent constamment des ponts avec les
champs de conscience supérieurs. L’antahkarana
concerne justement cette évolution qui se répéte a tous
les niveaux, y compris pour les vies mineures, qui
passent ainsi du plan physique au plan astral. Ce
processus de liaison s’élabore donc tout au long de la
traversée de la vie.

Quant a I’homme, il doit s’élever jusqu’a sa
Source, en fusionnant en lui les deux p6les du Pére-
Esprit et de la Mére-Matiere : son chemin du Retour
lui fait rejoindre I’Esprit avec I’expérience acquise,
une fois ses corps terrestres libérés de ses vies
lunaires : ses centres se sont reliés, fusionnés, et
tournent en plusieurs dimensions - entierement
inconscient, ce travail fait peu réagir le mental.

La période consciente de construction de
I’antahkarana va des derniers stades du Sentier de
probation a la troisieéme initiation ; les reconnaissances
divines y sont les vraies prises de conscience.
L’individu se créant lui-méme, sa connaissance*
devient sagesse et énergie active.

* Sa connaissance-force concernant la personnalité matérialiste,
la sagesse-énergie s’exprime par le fil de conscience et le fil
créateur.



L’ aspirant doit d’abord se focaliser sur le plan
mental pour apprendre a distinguer le penseur,
I’appareil de pensee et la pensée elle-méme. 1l recoit
alors des idées, peut créer des formes-pensées, et
maitriser sa clartt mentale, en la tournant
parallélement vers le monde formel et celui de I’ame.

Intelligemment et en pleine conscience, il peut
donc construire cette voie de lumiere par :

o la méditation ;

I’effort pour ouvrir I’intuition ;

I’obéissance au Plan ;

le service rendu au groupe ;

une attention dirigée vers les qualités
spirituelles, ce qui entraine un progrés
immeédiat ;

o lafocalisation sur un plan supérieur.

OO0O0OoOo

L antahkarana, agent de I’alignement

Il relie les trois aspects divins — Vie, Amour,
Intelligence ou Atma-Buddhi-Manas — par une intense
activité mentale et une visualisation. Sa construction
reléve essentiellement d’une activité de la personnalité
intégrée aidée par I’ame qui, avec le temps, évoquera
une réaction de la triade.

Dans cette troisieme race aryenne strictement
humaine, les trois aspects de la personnalité sont si
puissants que leur influence magnétique et leur effet
créateur réussissent a construire I’antahkarana : les
centres planétaires de Shamballa, de la Hiérarchie et
de I’humanité sont alignés, et la fusion de leurs
énergies fait affluer la volonte spirituelle.

La substance mentale de cette voie de lumiere a
une triple nature composite renfermant :

o de I’énergie focalisée et projetée a partir des
trois forces fusionnées de la personnalité ;

o de I’énergie puisée dans le corps de I’ame par
un effort conscient ;

o de I’énergie issue de la triade spirituelle
exprimant la monade.



Par I’antahkarana, I’ame de [I’humanité -
intermédiaire de [I’énergie spirituelle et divine —
devient pour les regnes sub-humains ce que la
Hiérarchie est pour elle.

Gréace a ses efforts et a ceux de la Hiérarchie, un
autre alignement a lieu entre la monade, I’ame et la
personnalité : des initiés du troisieme degré
s’incarnent plus que jamais, et de plus en plus de
disciples sont préts pour cette troisieme initiation. Le
role humain est donc précieux et la masse doit
absolument franchir le gouffre du mental séparatif, en
tenant compte de deux vérités majeures.

» La volonté s’accompagne d’une indispensable
patience — Sanat Kumara en donne I’exemple,
en attendant depuis dix-huit millions d’années
que la famille humaine aime et choisisse Ses
lois.

» L’identification avec Lui s’accompagne d’une
indispensable simplicité, car chacun n’est que
Son canal.

Au sein de cette masse humaine encore inapte, le
disciple élevé peut capter Ses pensées, Iinitié
percevoir les énergies du Conseil de Shamballa et se
mettre efficacement au service de la VVolonté divine.

Les constructions de I’antahkarana individuel ou
collectif, et la fusion de ses nombreux fils de lumiére
reliant les trois centres planétaires offrent un passage a
la Volonté et au Dessein divins pour reconstruire les
mondes.

Chacun peut y participer...

Le chemin initiatique pendant
la construction de I’antahkarana

e Pendant le cycle involutif de I’Aller.
L’homme édifie d’abord ses corps grace au
rayonnement des grandes Vies célestes. Chaque
planéte ayant elle-méme trois centres majeurs -
comme tout centre de vie céleste : ils représentent I’aspect Mére
pour I’édification des formes, I’aspect Fils pour celle



de I’ame, et I’aspect Pere pour celle de I’esprit —, il
recoit les énergies :

o de I’humanité, y compris celle de chaque

planéte non sacrée ;

0 de la Hiérarchie ;

0 de Shamballa.

Les planetes diffusent progressivement sur lui les
forces des trois Rayons majeurs pour modeler ses
niveaux de conscience, mais il ne peut en bénéficier
tant que son ame n’est pas ouverte.

e Pendant le cycle évolutif du Retour.

Le disciple relie son ame et sa personnalité, sous
I’influence des centres de la gorge et du cceur
planétaires.

Lorsque son ame s’épanouit, il recoit les forces de
hautes constellations, atténuées par les planétes
ésotériques.

Une fois aligné avec sa monade et sa personnalité
ayant fusionné avec son ame, celle-ci est enrichie par
celles des douze constellations zodiacales rendues
abordables par la Hiérarchie.

Les énergies filtrées par les planétes sacrées
agissent également, ainsi que celles des dix
constellations majeures : la Grande Ourse, Sirius, les
Pléiades, Beltégeuse, le Capricorne, le Dragon, la
Petite Ourse, I’étoile Polaire — le nom des deux autres
doit rester secret, sous peine d’éveiller certaines
réactions...

En fonction de la science des triangles rattachée a
la Trinité divine, le disciple recoit finalement les
forces subtiles de la Maison du Pére de chaque
planete.

Ainsi, P’antahkarana lui permet de remonter
jusgu’aux "Ténebres lumineuses” de I’ Absolu, Source
unique de tous les univers.

Ce processus se poursuit a jamais puisque
I’ Absolu est inaccessible.



La construction de I’antahkarana
dans le passe et le présent

Un ou plusieurs des trois fils* de I’antahkarana
furent exprimés par les races antérieures.

e En Lémurie, le fil de vie.

La vie du corps physique animal était
prépondérante avec le sutratma.

e En Atlantide, le fil de conscience.

Le fil de conscience entra en action en méme
temps que le psychisme, la perception sensible, le
désir, la réactivite, la mediumnité, la clairaudience et
la clairvoyance. Le véhicule astral dominait sur un
mental Iégerement actif — sauf chez les plus avances —
et cette race ne pouvait distinguer entre les
phénomenes astraux et ceux de la vie physique. Le
mental ne lui révélait rien : elle se contentait de vivre
et de ressentir. Deux des fils seulement fonctionnaient.

e Dans la race aryenne actuelle, le fil de vie, le

fil de conscience et le fil créateur.

Tous les fils existaient depuis la création de
I’hnomme, mais la race aryenne exprima et utilisa le
troisieme fil créateur. Sa creativité commenca par
développer le mental, ce qui entraina la perception de
I’ame et [I’intégration des trois aspects de la
personnalité. Le fil créateur fut ensuite utilisé par la
personnalité, ce qui marqua les cinq derniers
millénaires*.

La sensibilité créatrice caractérisait la conscience
atlante a ses derniers stades et le début de la race
aryenne. Elle laisse actuellement la place a la
créativité individuelle, donc a la création consciente
d’antahkaranas par ascensions successives.

* Cf. Brochure VIII.

** Dans les deux races précédentes, dans les premiers temps de
la race aryenne et seulement sous I’impression de la Hiérarchie,
d’impressionnants monuments furent construits par ceux qui Lui
étaient réceptifs.



Tres peu sont aujourd’hui au stade de conscience
[émurien ou dominait le fil de vie. Beaucoup en sont
au stade atlante de développement de la sensibilité,
mais ceux qui construisent le pont reliant la triple
énergie du mental sont trop peu nombreux.

Dans son ensemble, I’humanité sort de I’obscurité
et commence a réunir les aspects séparatistes de sa
nature par I’unité et la maitrise mentale, bien que son
ame et son mental ne soient pas suffisamment relies.

L’antahkarana et le plan mental

La substance dont le pont de matiere mentale ou
chitta doit étre construit, existe en trois types
identiques caractérises par la Trinité :

o [I’aspect Intelligence de la Meére-Substance ou
Saint-Esprit qui, avec le Son de la nature,
développe le fil créateur ;

o I’aspect Amour du Fils-Ame qui, avec la note
du Son magnétique, utilise le fil de
conscience ;

o I’aspect Volonté du Pere-Esprit qui, avec la
note du Son synthetique, utilise le fil de vie.

Quand il commence a construire consciemment

I’antahkarana, I’aspirant a déja vécu de multiples
existences et connait son point d’évolution. Il s’oriente
vers I’ame par la méditation et I’expérience mystique,
et devient créateur en pensée et en actes ; il a rarement
une expérience intuitive authentique.

Pour qu’il puisse lui-méme devenir le Sentier, il
faut que sa nature inférieure :

0 s’oriente, se regle et devienne créatrice, avec
I’aspect Mére et le travail de I’aspirant ;

O réagisse au contact et a la domination de
I’ame, avec I’aspect Fils et travail du disciple ;

0 soit sensible a la premiére impression de la
monade, avec I’aspect Pére et le travail de
I”initié.

Sur le plan mental, la personnalité transmue la

connaissance en sagesse par [l’analyse, la



compréhension et I’application. Elle apprend I’amour
du groupe, prend conscience que le sacrifice —
ordinairement une frustration — n’existe pas en réalité,
mais consiste a se conformer puis a s’identifier a la
Volonte divine. Une fois sa téte devenue aussi active
que son cceur, le disciple s’exprime en termes d’ame
et non plus de personnalité.

Le pont de lumiére doit étre construit lorsqu’il est
focalisé sur les trois niveaux du plan mental : mental
abstrait, Fils du mental ou &me et mental concret.

L’ aspirant fonctionne en triplicité. Le disciple
fonctionne en dualité entre les oppositions sur le plan
mental. L’initié fonctionne en unité, et sa conscience
illimitée peut se déplacer jusqu’a I’orbite du Logos
planétaire.

Les ponts de I’antahkarana relient les sous-plans
physique, astral et mental.

Plan mental
i
Mental abstfait ~ |2  Monade
P
I / i 4
Mental contret { ' | 5 Corps causal
s de I’ame
I 16
RN
- Plan astral
1
I 2
1B
|| 4
L 5
L1 |6
L 7
: : Plan physique
| 1 h
! : 2 \._ Quatre Ethers
| ‘\ 3 |
Gazeux 5
Liquide  \_ 6
Solide S~ 7




Les quatre Ethers du sous-plan cosmique physique
refletent ceux du mental concret ; ses trois sous-plans
inférieurs font de méme pour les sous-plans abstraits
du plan mental.

Le mental inférieur concret

Relié aux pétales de connaissance du lotus
égoique, il s’exprime par le Rayon V qui émane
I’aspect inférieur de la Volonté et résume la
connaissance de I’ame. Transitoire et ne concernant
que la vie terrestre, il peut étre maitrisé par la
concentration, et relié par un travail créateur, a
I’atome mental permanent ou au mental abstrait.

Face aux états de conscience des sept niveaux du
mental, I’aspirant développe dans le mental inférieur
autant de perceptions mentales. Une fois maitrisées,
elles le conduiront a une initiation.

» Sur le cinquieme niveau manasique i

1. sa conscience inférieure développera la vraie

perception mentale ;

2. sa conscience de I’ame sera plus tard

enregistrée par le mental inférieur ;

3. son mental inférieur reconnaitra la conscience

supérieure abstraite ou intuition.

L’ame ou Fils du Mental

Gouvernée par le Rayon II, elle reflete la phase
inférieure de I’Amour divin, et la connaissance-
sagesse illuminée par I’intuition. Elle s’exprime par
les pétales d’amour et le service qui finit par mettre la
personnalité au service du Plan.

Reliée au deuxiéme aspect de la triade spirituelle
et éternelle pendant toutes les incarnations, I’ame
s’épanouit par la méditation, et utilise la personnalité
consacrée via le mental illuminé.

» Sur le quatrieme niveau bouddhique :



4. un état médian de perception spirituelle et
d’intuition donnera au disciple la pleine
conscience de ce plan relié a la Hiérarchie.

Le mental abstrait

Il se révele sous I’influence du Rayon | de
Volonté-Pouvoir, aspect divin le plus élevé. Une fois
développé, il résume le Dessein et devient responsable
de I’émergence du Plan. Il fournit aussi I’énergie des
pétales de sacrifice, jusqu’a ce que la vie de I’ame soit
absorbée dans I’illimité et I’inconnu.

» Sur le troisieme niveau atmique :

5. la conscience de la volonté spirituelle ou
nirvanique a peu de sens pour le disciple, mais
concerne les initiés avancés.

» Sur le deuxieme niveau monadique :

6. la conscience de la monade, inclusive sur son

propre plan, le rendra également inclusif.

» Sur le premier niveau logoique :

7. la conscience divine ou du Tout, aspect de la
conscience solaire, pourra finalement étre captée.

Les six stades de la construction
de I’antahkarana

L’Intention

L’énergie du disciple se focalise sur le plan mental
et y rassemble ses forces avec une grande tension, en
travaillant sur :

O une juste orientation vers I’énergie de I’ame,

puis de la triade spirituelle ;

o la compréhension de la tache a accomplir avec

I’intuition et I’imagination créatrice ;

o le rassemblement des énergies dans son

mental ;

o la compréhension, la clarté et la focalisation de

son intention ;

10



o le maintien de cette tension dans son mental,

sans grand effort du cerveau.

Il y prend ensuite conscience d’un nouveau point
focal d’énergie, stable dans la lumiére. Attentive et
réceptive, sa personnalité s’oriente vers I’ame, puis
s’aligne avec elle.

La Visualisation

1. Le disciple élabore son travail par son
imagination créatrice, sur le niveau le plus
élevé de son corps astral : plus sa visualisation
est puissante et claire, plus le pont sera beau et
solide.

2. Son imagination devient réceptive a
I’impression intuitive ou bouddhique*, qui
accelere sa vibration, affecte les énergies
rassemblées et tendues par son "intention™ : le
point de tension les contacte et les éleve sur le
plan mental.

o0 Le disciple se concentre sur deux énergies :

- I’une en repos, a I’intérieur du cercle mental
et a un point d’extréme tension qui maintient
la substance-énergie ;

- I’autre créatrice d’images astrales et activée
par le mental tendu.

Il choisit lentement ses matériaux et visualise
le tout avec son intuition et son imagination
créatrice.

0 Entre cette opposition astrale-intuitive, un
courant de force passe par le réservoir
d’énergies mentales et les organise. Leur
puissance s’accroit jusqu’a atteindre une réalité
spirituelle  objective: les forces de la
personnalit¢ et de la triade spirituelle
construisent le pont par les deux bouts.

* Cette intuition bouddhique n’a rien a voir avec les émotions
exprimées par le corps astral dont la sensibilité lui est opposée :
I’imagination est I’aspect le plus bas de I’intuition.

11



Jusqu’a ce stade, la réussite dépend :

1. du maintien du mental dans la lumiere, en un
point de tension le plus élevé possible ;

2. de la conscience du contact de I’ame, ce qui
provoque une union croissante entre elle et la
personnalité jusqu’a leur compléte unification,
qui doit étre maintenue dans la lumiére de la
triade spirituelle.

3. de la méthode construisant le pont entre la triade
spirituelle et la personnalité, selon le Rayon de
I’ame.

[Jusque &, les méthodes sont identiques pour les

disciples des sept Rayons].

La Projection

Le processus subjectif atteint ici un point critique :
le disciple peut étre bloqué, surtout s’il est sur les
Rayons | et VII*.

Aprés avoir visualisé le pont arc-en-ciel, il fait
intensément appel a I’aspect VVolonté.

Dans un profond silence, il projette un fil de
substance-lumiére vers la monade, par le Mot de
Pouvoir et dans le joyau encore fermé du lotus
égoique épanoui.

Il maintient fermement sa triple conscience en
utilisant ensemble :

o la conscience de sa personnalité et de son ame

fusionnées, sans jamais perdre son identité ;

o la conscience lucide du point de tension atteint

et de la contribution :

- des trois courants d’énergie de la
personnalité dans le mental inférieur ;

- de I’ame magnétique jaillissant des trois
rangées de son lotus ;

* Aucun de ces deux types ne peut facilement organiser la vie
matérielle, orienter les courants d’énergie et imaginer clairement
son objectif dans le mental. Cela devra tout de méme étre fait, car
I’imagination visuelle, meilleur moyen de focalisation avant la
Projection, est essentielle pour la construction du pont.

12



- de la rangée centrale et du joyau ;

o la conscience partielle de son Rayon égoique,

en s’imaginant comme un point d’énergie qu’il
colore, son &me triple reflétant les trois aspects
de la triade spirituelle.
Cela suscite la rayonnante activité du joyau*
dans le lotus. L’ activité s’y accroit lorsque les
pétales de sacrifice** dominent, que sa
connaissance se transmue en sagesse, que la
veérité emplit sa vie, que son amour pour le
Tout grandit, qu’il a intégré le renoncement et
gue la volonté de Bien est devenue son but
majeur.

Aprés avoir atteint la stabilité adéquate, il se
prépare a utiliser sa propre méthode de Rayon, pour
projeter le Son ou Mot de Pouvoir, qui reliera le
mental inférieur au supérieur, I’Esprit a la Matiére et
la monade a la personnalité. En tant qu’entité séparée,
I’ame a lentement disparu, absorbeée par la
personnalité qui devient une d&me incarnée.

Correctement énonce, le Mot de Pouvoir a trois
effets :

o il maintient libre le canal de lumiere

descendant de la triade spirituelle ;

O son activité vibratoire atteint la triade et attire
son fil de lumiére ;

o il provogque une vibration dans tout
I’antahkarana ; & son tour, celui-ci suscite une
réponse de ceux qui furent construits par les
autres disciples. Le tout aidera a la
construction du pont de lumiére de toute
I’humanité.

* Dans le lotus égoique, le joyau est relié a Shamballa, les trois
groupes de pétales a la Hiérarchie, et les trois atomes permanents
de I’aura du lotus, a I’humanité.

** |e sacrifice n’est pas un abandon de ce qui rend la vie digne
d’étre vécue, mais un état de félicité et d’extase, la réalisation
d’un aspect divin jusque la caché par I’ame et la personnalité, et
la reconnaissance de la VVolonté de Bien qui fut la vraie cause de
la manifestation.

13



Par ailleurs, la triple nature de la manifestation
divine doit s’exprimer en dualité. Pour y parvenir, le
disciple doit construire son antahkarana pendant la
deuxiéme initiation, mais comprendre apres la
troisieme que lui aussi doit fonctionner en tant que
dualité consciente Monade-Esprit et Forme-Matiére.

Les deux aspects de cette dualité sont :

1. la conscience exprimant I’ame par la

personnalité ;

2. la vie subjective, ou la personnalité, pénétrée

par I’ame et le mental, rapproche :

0 son mental concret et son mental abstrait ;

O lui-méme et le Maitre de son groupe de
Rayon ;

O lui-méme et la Hiérarchie, en en
approchant de I’ Ashram solaire du Christ.

[Les trois stades précedents concernaient le travail
de la personnalité. Les trois suivants exprimeront la
réponse des niveaux supérieurs].

L’ Invocation et I’Evocation*

Sous-jacentes a tous les rapports humains,
I’Invocation et I’Evocation relient I’ame et la
personnalité, puis I’ame et la monade. Toutes deux
décrivent I’aspiration a la lumiere.

L’imagination créatrice agit au début du travail
d’Invocation, puis la foi du disciple donne vie a ce
qu’il a créé.

Basée sur I’Intention, la Visualisation et la
Projection, I’Invocation fait du disciple un point de
tension, dés lors enregistré sur les niveaux supérieurs
par la triade spirituelle et la monade. Celle-ci fait alors
descendre un flux d’énergie vers la personnalité**,

* L’ensemble de I’évolution est basée sur une série d’ascensions,
résultant d’une Invocation et d’une Evocation d’une plus haute
Entité.

** |’acte véritable de Projection vise a faire disparaitre
"I’ombre" qu’est la personnalité et a supprimer le reflet de I’eau
émotionnelle.

14



Lorsque la triade spirituelle, I’ame triple et la triple
personnalité sont dirigées par la lumiere, elles sont
transmuées en énergie divine, ce qui donne le « neuf
de I’initiation », avant que « les neuf deviennent un ».

Triples aspects de la
monade conférant
I'énergie a la triade

spirituelle
Antahkarana Lotus égoique ou corps
reflétant la causal de I'ame triple
monade, 1'dme s'exprimant par les
et la personnalité trois aspects du mental

Triple personnalité
reflétant I'ame triple

L’intention du disciple étant unifiée, elle
s’exprime dans I’ame et la personnalité, fusionnées et
devenues invocatrices.

Sur I’antankarana construit, une avancée du fil
permet le passage de leur vie par I’acte de volonté et le
Mot de pouvoir de la monade ; sa tension provoque
une projection de la triade spirituelle. Le Pére-Esprit
va a la rencontre du Fils-Ame enrichi par I’expérience
de la personnalité

La relation s’établit entre elle et la monade, un
point de conscience demeurant toujours présent avec
sa propre identité*, générée par les siecles de travail
de I’ame. Aucune forme n’attire plus la monade, sauf
la conscience de I’humanité.

Lorsque le contact entre la monade et I’ame-
personnalité se fait pendant la méditation, une flamme

* Paradoxalement, il est dit que I’ame disparait mais elle
demeure, car dans notre systéme solaire, il n’y a rien d’autre que
cette conscience d’étre.

15



éclatante apparait au disciple : il comprend qu’il est
lui-méme la voie de lumiére et il n’y a plus que
I’Unique sur tous les plans. Puisque Dieu est en lui,
I’initié prend conscience qu’il est aussi Dieu.

La Stabilisation

Ténus au début, les fils du pont spirituel se
renforcent en méme temps que sa compréhension, et il
peut le traverser consciemment pour servir I’humanité
et exécuter la Volonté de Shamballa — ce qui est son
but ultime —; il est son seul moyen de liaison avec
Dieu.

La Résurrection

Quittant sa vie personnelle, le disciple échappe
aux limitations de la personnalité et méme de I’ame,
monte en pleine conscience dans la sphére monadique
et "ressuscite” dans I’éblouissante lumiére de la triade
spirituelle.

Il devient alors un des Gardiens du Plan,
exprimant a volonté I’énergie triple de I’humanité,
I’énergie double de la Hiérarchie qui les dirige et
I’énergie unique de Shamballa qui les impressionne.

La construction pratique de I’antahkarana

Les trois énergies inférieures de la personnalité
gouvernent I’ame pendant longtemps. Mais I’ame
s’active de plus en plus, et I’aspirant finit par utiliser
consciemment son mental, en manifestant son amour-
sagesse pour contacter son cerveau via le mental.

e Sur le Sentier de probation et d’aspiration.

L aspirant intensifie d’abord la vie et les pouvoirs
de plus en plus puissants de sa personnalité
égocentrique, puis progresse vers la lumiére et focalise
sa conscience dans I’ame et sur son Rayon, vers une
réalisation scientifique, humanitaire ou autre.

16



L’antahkarana représenté par une bande horizontale
allant de I’initié au Christ.

Les sept Rayons

Shamballa )

Pére e Seigneur du monde

Monade . ) .

Volonté Voie de I'Evolution
supérieure des sept
Sentiers

Christ

Hiérarchie

Conscience de
I'ame
Amour-Sagesse

- = Sixiéme initiation
w .~ Cinquiéme initiation
&= (Quatriéme initiation

-~ Troisiéme initiation

... Deuxiéme initiation

L'humanité Premiére initiation
Ay . = e 1M b B 4

Mere-Matiére — - L'initié

Intelligence active

Régne animal = =—remrmrmc?

Les trois énergies de sa personnalité et la double
énergie de son ame sont utilisées dans le service, et un
rythme magnétique les regroupe de plus en plus
souvent. Sa volonté spirituelle focalisée commence a
interpréter la vie en termes d’énergie et de force, et
non plus en termes de qualité et de désir.

e Sur le Sentier du disciple.

Ouvert a [Iesprit de groupe, il découvre
progressivement le Plan divin, la loi de Cause a Effet,
les résultats de chaque initiation, et la valeur de son
imagination créatrice.

Son effort pour attirer I’intuition demande :

0 une méditation occulte dirigée sans aspiration ;

17



o une intelligence entrainée percevant clairement
la différence entre la compréhension intuitive
et les formes du psychisme supérieur ;

O une discipline constante de son mental
maintenu dans la lumiere ;

O une juste interprétation permettant a la
connaissance intuitive de revétir les formes-
pensées adéquates.

Une fois obtenue et avec la lumiere de son ame,
I’intuition a supprimé ses illusions mentales et ses
mirages psychiques. L’intuition est la seule trace de
son ancien corps astral, devenu un outil de
transformation : son désir est transmué en aspiration,
reliée a I’Amour-Sagesse du Fils, en intuition
grandissante, puis en faculté supérieure de création.
Finalement, les énergies du mental devenu spirituel et
relié¢ a [IlIntelligence de la Mere, s’ajoutent a
I’imagination. Le disciple devient un agent
d’invocation et de création.

[La premiére partie du pont de I’antahkarana est
construite : I’ame et la personnalité ne font qu’un, et le
disciple peut entamer le Sentier du Retour].

e L’attirance réciproque de la triade spirituelle et
de la personnalité.

Le mental maitrisé du disciple s’oriente vers le
mental supérieur et I’intuition reliés a la vie du Peére,
ce qui les active I’un et I’autre.

Son ame se refléte sur les trois niveaux de la
triade spirituelle et le libere de I’emprise de sa
personnalité. Deux événements se produisent alors :

> la réponse magnétique de la triade spirituelle
fait lentement progresser son triple courant
d’énergie vers le lotus égoique et la
personnalité ;

» le lancement du pont par la personnalité au-
dessus de la faille entre le mental supérieur
abstrait, I’atome mental permanent et I’unité
mentale du mental concret inférieur.

Les énergies intelligentes du corps physique, des

états émotionnels et du mental spirituel se fondent

18



avec celles de I’ame. Le mental est illuminé et
I’intuition percoit la Vie divine.

L’antahkarana mental est construit et les trois fils
de vie, de conscience et de créativité sont finalement
focalisés et utilisés par le mental inférieur. La
connaissance-sagesse du disciple est devenue
compréhension intuitive participant a la creativité
divine. Son désir-amour est devenu une attraction
divine qui le met en contact avec le Tout
progressivement révéle.

La direction-volonté a déclenché I’orientation de
la personnalité et de I’ame fusionnées vers la triade
spirituelle, ce qui a construit I’antahkarana sur le plan
mental : I’ldée divine devient un idéal possible a
développer sur le plan physique, et le fil créateur est
prét a étre utilise.

La triade spirituelle, qui avait attiré
magnétiquement la personnalité, est elle-méme attirée
par sa note unie avec celle de I’ame : la réponse via le
sutratma éveille le centre de la téte.

Basée sur I’universalité de I’ame conditionnée par
la monade, la "doctrine du cceur" commence a
supplanter la "doctrine de la vision”, basée sur la
relation entre I’ame et la personnalité, I’expérience
mystique et les relations spirituelles. La personnalité
est inspirée par I’ame qui I’incite au service actif.

Le fil de vie se lance par-dessus la conscience et
relie faiblement la monade, 1I’ame et la personnalité :
I’ame est devenue le centre de la conscience, ce qui
n’empéche pas celle du moi inférieur.

Une activité créatrice de la Volonté est ensuite
nécessaire pour relier la triade spirituelle, I’ame et la
triple personnalité — ce qui peut étre dangereux sans
I’amour de I’ame.

e L’union de la monade et de la personnalité.

Quand I’antahkarana est construit et que le corps
causal est remplacé par I’atome permanent mental,
I’initié découvre que le mental inférieur est aussi une
illusion, mais sa conscience dispose de trois centres
d’ancrage sur lesquels il circule librement :

19



» I’humanité, lorsqu’il exprime les énergies de la
Croix mutable et de la personnalité ;*

» la Hiérarchie dans laquelle il trouve son mode
de service selon le Rayon de sa monade,
exprimant alors les valeurs de la Croix fixe et
de I’ame ;

» Shamballa, but des initiés supeérieurs : il est
une nouvelle fois crucifié, mais sur la Croix
Cardinale ou il obéit volontiers a la VVolonté du
Pere.

La voie de lumiere s’ouvre entre la triple
personnalité et la triade spirituelle via le corps de
I’ame. Le fil créateur s’active a mesure que la fusion
ame-personnalité se renforce. Puis les trois fils
fusionnent : le hiatus de la conscience est combleé.

La méditation et le service croissant du disciple le
rapprochent progressivement de I’ame — parfois avec
des éclairs d’intuition de la triade supérieure — et le
conduisent finalement a la Hiérarchie ou a I’ashram
d’un Maitre, ou il prendra certaines initiations.

Il lance finalement I’antahkarana au-dessus du
plan mental. A chaque initiation, il relie davantage la
conscience de I’humanité, de la Hiérarchie et de
Shamballa, puis elle fusionne en une seule expression
divine.

Le pont est alors rapidement parcouru grace a
I’aspect VVolonté jusque la en attente — sauf s’il se situe
dans I’activité des pétales de sacrifice du lotus égoique
—, et nécessite un alignement plus élevé avec les
aspects d’Amour et d’Intelligence toujours présents.

Parfois avec un fil plus fin que celui d‘une
araignée, un autre alignement se produit entre le
mental, les peétales de sacrifice et le principe de
Volonté. Un contact direct se produit entre la monade,
la zone de la triade spirituelle et le corps éthérique, le
tout sur le plan cosmique de la forme.

Le fil de conscience et le fil créateur fusionnes
forment ensemble le lumineux pont du Retour. Les
trois fils majeurs — six en différenciant le fil créateur
en ses composantes — sont I’antahkarana REEL qui

20



integre I’expérience passée et présente : I’initié peut a
volonté passer des mondes élevés aux mondes
inférieurs et inversement : sa construction a engendré
le fonctionnement conscient du mental supérieur, qui
unit la personnalité avec la monade ou Vie unique.

Le pont est terminé : le rapport est parfait entre la
monade et la personnalite.

* La monade et ses trois

/ \__ ------------ aspects

W T i I,

Le principe atmique

.

SR R L'atome permanent
; manasique
Les pétales 4
de '
) s, ranetmms s aszsmazmn | tahlearana

sacrifice ‘k.,\._* N . L'unité mentale
& mesmaiesmmn | o cantre de la téte
1 V. Le centre coccygien

L’antahkarana achevé

L’initié exprime que « Dieu est Amour » et que
« Dieu est un Feu dévorant », qui a brdlé toutes les
caractéristiques de la personnalité. 1l n’a laissé qu’un
instrument purifié, coloré par le Rayon de I’ame qui
n’a plus besoin du corps causal.

Apres I’impression de la monade sur I’ame et la
personnalité, la réponse du plan mental s’exprime
dans la substance.

e Par le mental inférieur concret avec :

o le sens commun réceptif ;
o [I’aspect le plus élevé de la nature de la
forme ;
o le reflet d’Atma, volonté spirituelle ;
o le centre de la gorge ;
0 la connaissance.
e Par le mental individualisé avec :
o [I’ame ou Ego spirituel ;
o le principe médian ;
0 Bouddhi-Manas ;

21



o le reflet de la monade dans le mental ;

o0 I’Amour-Sagesse spirituel ;

o le centre du cceur, I’amour ;

le mental supérieur abstrait avec :

o0 le transmetteur de I’intuition ;

o le reflet de la nature divine ;

o la compréhension, I’amour intuitif et
inclusif ;

o le centre de la téte ;

o le sens du sacrifice.

Libéré de sa personnalité aprés la fusion, I’unité

et I'unification, le disciple tisse les fils vers les
mondes supérieurs. Dans notre cycle mondial, il s’agit
de trois états majeurs de conscience.

La conscience de I’humanité :

o il a conscience de I’ame dans la forme, la
reconnait et coopere avec elle ;

o il exprime I’intelligence et I’action ;

o il est influencé par la personnalité
consacrée ;

La conscience de la Hiérarchie :

o il aconscience du Soi, reconnait la Divinité
et coopére avec elle ;

o il utilise [I’amour-attraction dans la
relation ;

o il est influencé par I’ame.

La conscience de Shamballa :

o il a conscience de I'unité et du Dessein
divin, reconnait le Plan et travaille pour
lui ;

o il utilise la VVolonté, la direction, I’unité ;

o il est influencé par la triade spirituelle.

L’antahkarana et les initiations

Au moment des initiations, trois expansions
majeures de conscience ont lieu :
> celle de la personnalité consacrée rejoignant la

conscience de I’ame, ce qui se termine a la
troisiéme initiation ;

22



» celle, fusionnée et unifiée jusqu’a la triade

spirituelle et la cinquiéme initiation ;

» celle a laquelle les Maitres travaillent,

consommee a la septiéme initiation.

e A latroisiéme initiation de la Transfiguration.

L’initié parcourt la premiére partie du Sentier et
achéve la construction de son pont de lumiére.

e Apres la troisieme initiation.

Il a atteint un certain niveau de maitrise de la
personnalité. 1l lui reste deux initiations pour
démontrer sa maitrise réelle. Techniquement et
théoriquement, il devrait ici avoir épuré son karma et
accéder a son dharma.

Une fois dissipé le corps causal, la liaison devient
directe, la volonté de I’initié devient Amour divin, et il
peut servir en toute sécurité et sagesse.

Il est prét pour I’acces au nirvana, dont les
nouvelles expeériences spirituelles lui sont révélees
aprés sa focalisation dans la triade spirituelle. Alors
seulement, le vrai dualisme de la nature divine —
Esprit-Vie et Matiere-Forme — lui apparait, et sa
propre dualité illusoire disparait. La construction de
I’antahkarana est donc un des moyens par lesquels
I’homme-trinité, devient une dualité et se rapproche
ainsi de Dieu.

L’Esprit-Pere gagne aussi en expérience ce que la
vie de la Matiére-Mére a apporté : le Fils-Ame a
réalisé sa tdche de Sauveur et I’unité de tout est
reconnue comme un fait.

Le fil de vie de I’énergie divine a pénétré dans sa
personnalité en une triple manifestation verticale. 1l
est devenu horizontal lorsque I’initié a exprimé sa
créativité : il est lui-méme devenu la Croix.

e Lors de la quatriéme initiation sur la Croix

fixe.

Cette Croix est remplacée par une ligne verticale
joignant le Ciel au plus profond de la Terre.

A la quatriéme initiation du Renoncement, le non
Soi est asseché, et I’initié doit montrer son aptitude a
se dépouiller de toutes ses attaches humaines. Jésus-

23



Christ au jardin de Gethsémani réalisa que cela
consistait pour lui a subir la mort physique, mais finit
par accepter : « Que Ta volonté soit faite et non la
mienne ». Il franchit ainsi la porte de la quatrieme
initiation.

Pendant cette Crucifixion ou grande Renonciation,
c’est I’Ame-Fils-conscience qui est crucifiée: la
mémoire du corps causal est absorbée dans la monade
car il n’a plus de r6le utile. 1l ne reste plus que le
sutratma qui garde son identité, bien que fondue dans
le Tout: la conscience fait place a la vie tout en
restant elle-méme, et la puissance du joyau détruit les
trois rangées de pétales qui I’entourent. Cette
destruction du corps causal est la véritable "deuxieme
mort".

Ensuite, une réciprocité s’instaure entre la monade
et I’ame bien consciente sur le plan physique. Le voile
du temple est « déchiré en deux, de haut en bas »,
révelant le Pére. Sur les pas du Christ, I’initié est libre
d’entamer la voie de I’Evolution Supérieure.

Aprés la quatriéme initiation commence le
parcours dharmique qui révéle progressivement le
disciple-étudiant comme un initié qui sert et assume
son dharma ou contrat de vie dont il a percu le
dessein. Tout initie est donc un serviteur actif du Pere,
chacun avec une responsabilité en tant qu’unité de
groupe.

La quatrieme initiation marque donc la parfaite
relation entre la monade et la personnalité : I’initié
peut confirmer : « Le Pére et moi sommes un ».

Par ailleurs, il existe un rapport étroit entre :

> le quaternaire, facteur de création sur la Terre ;

» la quatriéme initiation de la Crucifixion ou
quaternaire évolué — corps éthétique ou vital,
corps émotionnel, mental et ame ;

» le quatrieme stade de la construction de
I’antahkarana, faisant que le quatrieme regne
de la nature est conditionné par :

o le fil de vie sutratma ;

o le fil de conscience ;

24



o

le fil triple créateur ;

I’antahkarana reliant la triple personnalité a la
triade spirituelle, soit les quatre aspects de
I’unique fil de vie ;

les quatre stades du Sentier du Retour :

le stade de I’évolution elle-méme ;

le stade du Sentier de probation ;

le stade du Sentier du disciple ;

le stade du Sentier de I’initiation.

La vie de Jésus symbolise le parcours qui attend
tous les étres : les initiations doivent étre plusieurs fois
repassées, méme en des cycles trés courts, étant
entendu qu’a la quatrieme, il est demandé de tout
lacher pour ce qui est du non-soi.

L’avant-derniere marche avant la libération
consiste a penser que I’on sait tout... et I’orgueil refait
surface chez I’initié. La derniére marche est celle de la
foi qui le fait se questionner pour savoir s’il doit
quitter la Terre ou pas, pour aller vers I’Evolution
Supérieure. Ayant recu ce qu’il a regu et assumé ce
qu’il a assumé, il devrait dire « s’il n’en restait qu’un,
je serais celui-la », et avoir une foi inébranlable et une
intime conviction, méme si tous se dérobent autour de
lui.

e Lacinquieme initiation.

Prise sur la Croix cardinale, elle est liée au
dharma.

L’initié a conscience d’étre un centre d’énergie
dans un vaste ensemble, sais qu’il n’existe qu’une
seule vie a travers tous les univers et que la vie est
don. Il I’a servie en retrouvant ses compagnons de
groupe, et a privilégié ce groupe pour servir la vie
dans son eévolution supérieure, sachant qu’il peut
laisser passer la puissance des grands Etres.

Il a choisi un champ de service préparé dans le
passe, s’est aussi mis au service des vies mineures, des
régnes de la nature, de ses fréres humains et du Pere.

En pratiquant I’oubli de lui-méme, I’innocuite et la
parole juste, il a permis & tous ceux qui le voyaient de
voir toujours Dieu en lui.

(@]

Oco0oo0o0ovVv

25



Il a apporté aide et réconfort a ceux qui le
demandaient, et a aidé les autres a s’améliorer.

Il a eu deux portes a franchir : celle du gardien du
Seuil, et celle de I’'ange de la Présence aprés la
troisiéme initiation.

Ces deux approches majeures vers Dieu se
fondent dans la VVoie unique*.

e Entre la quatrieme et la septiéme initiation

En parachevant son évolution, I’initié transforme
la ligne de la quatrieme initiation en un cercle parfait.

L’utilité de I’antahkarana de groupe
et la tiédeur des disciples

Tissés par les aspirants, les disciples et les initiés, les
multiples fils de lumiére se concentrent en un
antahkarana de groupe. Il révéle I'unité du travail
spirituel, grace auquel I’humanité entiére — ses sept
groupes d’a&mes étant reliées aux sept Rayons —
délaissera avec bonheur la vie dans la Matiere. Cet
immense service supérieur peut libérer les Vies du
systeme solaire de toute domination de la forme.

Tous peuvent un jour atteindre ce but, mais le
disciple faible ne fait aucun effort, alors que son point
de tension devrait venir d’un cceur et d’un mental
enflammeés. 1l préfére avancer régulierement, avec une
existence égocentrique bien ordonnée et une part
"raisonnable” vouée a I’esprit et au service.

Dans ce cas, la vie spirituelle n’est ni
fondamentale ni essentielle pour lui.

La vie de [Iesprit implique cependant un
bouleversement intérieur, mais pas relationnel : les
obligations et les intéréts extérieurs continuent a étre
satisfaits, mais avec une orientation intérieure dyna-

* Les quatre Rayons mineurs doivent aussi se fondre dans le
troisieme, et les cing finalement fusionner dans le Rayon | et le
Rayon II, tous étant des sous-rayons du Rayon Il cosmique
d’Amour et de Feu.

26



mique vouée au service et au sacrifice — qui continue a
"“faire du sacré"...

Si le disciple constructif avance tout de méme sur
le Sentier, son choix est seulement déterminant pour
un cycle. Il devra quoi qu’il en soit éliminer le non-
essentiel pour se concentrer sur son ame, réorganiser
son échelle de valeurs et exprimer finalement la
sincérité, le sacrifice et la simplicité.

La tache et I’influence des sept Rayons

Au niveau cosmique, les Rayons* distribuent leur
énergie qui traverse tout en permanence. Toute vie est
un centre d’énergie** qui en recoit et en transmet. La
personnalité peut étre sur un Rayon pendant sept vies,
avec un Rayon influencant chacun de ses corps.
Pendant ses cycles d’incarnation, elle se trouva ainsi
maintes fois sur un des Rayons, celui de I’ame
finissant toujours par triompher.

L’antahkarana est souvent appelé « pont arc-en-
ciel » car il est composé des couleurs et des courants
de force des sept Rayons.

Sous I’influence d’un Rayon, la racine de vie
cisele symboliquement son “cristal-diamant”, le
"diamant" étant la monade réalisée et le “cristal" la
personnalité purifiée qui était auparavant "charbon".

A mesure que le disciple s’éléve, il finit par se
trouver sur tous les Rayons — qui se fondront dans le
Rayon Il qui régit ce deuxieme systéme solaire. La
Volonté de Bien du Rayon | releve aussi de son
Amour, et il est actuellement son sous-rayon.

* Pour connaitre ses propres Rayons, I’analyse la plus simple
consiste a étudier leurs "vices" qu’il faut "dé-vicer", en rapport
avec ses propres travers.

Sur la carte du ciel astrologique, le régent du signe solaire
indique le Rayon de la personnalité, et celui de I’Ascendant le
Rayon de I’ame. La formule mathématique 2° -1 =7,0u2°=8 -
1 =7 est en rapport avec les sept Rayons.

** Celle du corps humain est colorée dans les douze secondes par
la pensée émise, coloration qui révéle le karma en cours.

27



Partant de son point immuable au centre de la
monade, le Rayon | ne se déplace jamais, mais opére
dynamiquement, alors que le Pére-Esprit inspire la
réponse de la Mere-Matiére.

Le maintien des valeurs est la tache de I’initié du
Rayon I, la positivité celle de I’initié du Rayon II,
celui du Rayon 111 doit les relier, et celui du Rayon IV
parvient a I’aspect VVolonté une fois le conflit résolu.

Le Rayon VII de vision et d’application donne
son maximum en indiquant la voie directe a suivre, et
en soudant I’amour de Dieu avec tout ce qui respire.

Devenu conscient de cette fusion au sein de
I’humanité pénétrée dans la Hiérarchie grace a
I’antahkarana, le disciple utilise leur puissance a
toutes deux. Dés que ses fils sont fermement ancrés
méme encore fréles, il prend conscience de la plus
grande sphere qui englobe les deux autres : Shamballa,
le Lieu secret ou la VVolonté divine est connue pour le
présent et I’avenir.

Dans le stade de Projection, les Rayons sont trois
fois utilisés dans :

o la préparation ou la conscience se focalise dans

le Rayon de I’ame ;

o I’interméde ou I’agent de projection visualise

le point de tension et le but de la visualisation ;

o [I’activité focalisée de la volonté sous la

lumiéere vivante de I’unité mentale créatrice ; le
fil se projette avec vigueur vers la triade
spirituelle, stable et coloré par les qualités des
deux Rayons, puis encore plus haut et plus
loin.

Les Mots de pouvoir des sept Rayons

Méme s’ils sont donnés sous leur ancienne forme
Sensa, il n’est possible d’enseigner ni la prononciation
ni la note des Mots de Pouvoir originels ; en outre, ils
ne sont pas utilisés assez correctement ni fermement.
Mais leur sens équivalent peut étre traduit dans la

28



langue du pays, et c’est lui qu’il faut garder a I’esprit
en I’imaginant en train de construire le pont.

Les disciples doivent travailler davantage sur les
plans intérieurs, sans dépendre des sons physiques
sans importance, ce qui se trouve sur le plan physique
n’étant pas un principe. Leur aptitude a capter le sens
et la qualité du Mot, I’appel silencieux lancé de qualité
a qualité et de forme & esprit sont ce qui importe. Le
son physique ne fait donc pas réussir la construction
de I’antahkarana.

e Le Mot du Rayon I de Volonté-Pouvoir
Le disciple du Rayon 1 travaille avec la positivité de
I’Esprit qui, lié & I’aspect divin de Volonté et relevant
de la monade, commence a toucher la fine fleur de
I’humanité en progrés sur son antahkarana ; celui-ci
est accéléré par la méditation ou exercice
d’alignement "sans semence"* consistant a s’offrir
comme canal aux plus hautes énergies. Cela
développe I’intuition, et conduit au Supréme Contact.

Le Mot de Pouvoir écrit du Rayon | est
« Ukrtapklsti », mais aucune maniere de I’énoncer
n’est connue, et il comporte trois mots s’il I’est
correctement... Il se traduit par « J’AFFIRME LE FAIT ».

Le disciple du Rayon | démontre ainsi sa
conviction que tous les parametres de I’antahkarana
sont d’authentiques réalites : il s’appuie sur sa divine
prérogative d’affirmation, technique de Shamballa et
privilege de toutes les &mes de ce Rayon.

e Le Mot du Rayon Il d’Amour-Sagesse.

La lumiere de I’ame du Rayon Il de ce systeme
solaire domine celle de la forme et rayonne jusqu’a la
triade. Le disciple du Rayon Il opere avec la Qualité.

Aprés un moment d’intense concentration, le Mot
de Pouvoir du Rayon Il peut étre énoncé:
« Sxprulxs » qui signifie : « JE VOIS LA PLUS GRANDE
LUMIERE » reliée au Soleil Spirituel Central. Cette
sublime Lumiére, dont celle de I’ame n’est qu’un pale

* Une méditation "avec semence" concerne un sujet a mieux
comprendre et éventuellement a dépasser.

29



reflet, cache la haute Réalité et révéle la voie
illuminée supérieure vers le nirvana. L’effort intense
pour y voir* la relation du Tout est une expeérience des
plus puissantes.

Ce Mot est celui qui «est fait chair». L’ame
incarnée enregistre son Pouvoir, symbolisé par
I’aspect Matiere et octroyé par I’aspect Esprit: les
deux agents créateurs jettent un pont au-dessus de
toutes les barrieres séparatives pour rétablir I’unité
parfaite.

[Il est inutile d’indiquer les Mots de Pouvoir
originels des autres Rayons: la seule pensée
concentree suffit a obtenir des résultats].

e Le Mot du Rayon I11 d’Intelligence active.

Le disciple du Rayon Il opére sous I’influence de
la divine Intelligence de la Matiére, et agit au départ
sur I’intellect, mais sa dimension supérieure se
manifeste par I’intelligence du cceur.

Il a intuitivement compris qu’Esprit et Matiére
sont une seule réalité. Ayant sublime cette derniére, il
s’éloigne de tout ce qui est formel, puis énonce le Mot
de Pouvoir qui I’identifiera totalement avec I’Esprit,
via I’antahkarana : apres la Projection, au point de
tension le plus éleve et dans le silence, il prononce :
« LE DESSEIN MEME ».

Ce silence n’est pas facile, car la fluidité intense
du disciple peut I’inciter a s’exprimer verbalement ou
a trop s’activer mentalement sous I’impulsion du
mirage, ce qui diminue sa puissance. Une fois parvenu
au silence mental et a une concentration intelligente, il
peut utiliser efficacement le Mot de Pouvoir sans
penser a ses résultats.

[Peu de choses peuvent étre dites des Mots de
Pouvoir des quatre Rayons d’attribut qui seront juste
énumerés].

e Le Mot du Rayon IV d’Harmonie par le

conflit.

* Chez les francs-magons, cette vue totale est symbolisée par
I’Eil de Dieu qui voit tout.

30



« DEUX SE FONDENT EN UN ».
e Le Mot du Rayon V de Science ou
Connaissance concrete.

« TROIS MENTAUX S’UNISSENT »: pendant le
stade de Projection, le Mental universel, le mental
supérieur et le mental inférieur concret.

e Le Mot du Rayon VI de Dévotion et Idéalisme.

« LA LUMIERE SUPERIEURE DOMINE ».

e Le Mot du Rayon VII de Loi ou Ordre

cerémoniel.

«LE  SUPERIEUR  ET  LINFERIEUR  SE
RENCONTRENT »,

L’action de Mercure et de Jupiter

e Mercure et le Rayon IV d’Harmonie.

Ils marquent I’antahkarana a trois reprises, avant
de céder la place a Jupiter :

0 pendant la réalisation de la personnalité ;

o0 pendant la fusion avec I’ame ;

o pendant I’ouverture spirituelle, donc jusqu’au

plan christique.

e Jupiter et le Rayon Il d’Amour.

Ils entrainent I’initié vers le Mental universel lie a
la monade pour qu’il devienne un "individuniversel™.

En recevant I’influence des douze constellations
pendant son cycle de I’ame, il sert d’intermédiaire a la
Terre, corps du Logos planétaire: elle unit les
Gémeaux dont elle est la régente hiérarchique, et le
Sagittaire dont elle est la régente ésotérique. Canal des
énergies d’Amour cosmique affluant par les Gémeaux,
le Logos planétaire régit donc cet axe d’opposition.

Finalement, le disciple synthétise en lui I’influence
des douze constellations, comme le Christ le fit
précédemment — c’est pourquoi Il se trouve au centre
de leur Table Ronde.

31



Les Sauveurs du monde
et le résultat de I’antahkarana

La tache des Sauveurs consiste & mettre en ceuvre
les énergies divines et a faciliter leur développement
sur la Terre. Sur tous les niveaux spirituels, Ils furent
choisis pour leur aptitude a répondre a I’Invocation et
a manifester certaines qualités divines. lls attirent
aussi ceux qui les possédaient a I’état latent, pour
rendre leurs hautes énergies assimilables pour
I’humanité.

Le Vyasa originel, grande Individualité eévoquée
par I’invocation des premiers hommes-animaux,
émergea du schéma planétaire voici des millions
d’années. En répondant au regne animal dans ses
niveaux invocatoires les plus élevés, Il ouvrit la voie
du régne humain et provoqua I’Individualisation.

D’autres Sauveurs s’incarnerent dans les siecles
suivants, évoques par I’Invocation des hommes et
pour invoquer leurs aspects divins cachés.

Plus tard, Hercule ouvrit la voie aux disciples avec
ses douze Travaux qui résumaient les épreuves
initiatiques.

Shri Krishna permit au genre humain d’accéder a
la deuxieme initiation.

Encore plus grand, le Bouddha ou Etre illuminé
concentra en Lui-méme les réalisations de
I’antahkarana, la complete connaissance et la
compléte sagesse, en interprétant les réalisations
suprémes de la voie mystique.

Le Christ* accomplit ensuite un triple travail
fondamental.

> 1l ouvrit la voie de la troisieme initiation.

» |l ancra la Volonté de Dieu dans la matrice

* |l n’y a pas qu’un seul Christ — la place serait déja prise ! —: ce
dogme religieux provient des ténebres de I’ignorance et doit étre
effacé. Le Christ signala a Ses disciples qu’ils feront de plus
grandes choses que Lui, alors qu’ll allait « rejoindre le Pére » et
était également en chemin.

32



d’amour de la Terre.

» 1l indiqua la voie passant par le «trou de
I’aiguille » qui ouvre le passage a travers la
pyramide — symbole de la triade spirituelle — et
conduit vers Shamballa.

Il fut le premier a révéler progressivement
I’humanité a la Hiérarchie et la Hiérarchie a
Shamballa, grace a Son pont de lumiére parfaitement
construit.

La science de I’Invocation et de I’Evocation entra
dans une nouvelle phase quand Il S’eleva jusqu’au
Mental supérieur pour rendre possible I’approche de la
Divinité, en donnant un enseignement qui résumait
tout le passé et dévoilait celui a venir.

Il compléta le travail du Bouddha en permettant
la totale expression de I’Amour-Sagesse dans son
double aspect, I’'un representé par le Bouddha, I’autre
par Lui-méme.

Il rendit possible aux aspirants et aux disciples le
progres vers I’antahkarana planétaire, en leur
montrant le « premier fil de substance vivante, irradié
par I’amour, intelligemment tissé, et rendu dynamique
par la volonté ». Sa note culminante résonne dans ce
secret de la sixiéme initiation ou Ascension.

Sa plus haute révélation fut d’ouvrir la voie de
I’Evolution Supérieure, qui transmet la pure Volonté
divine et relie la Hiérarchie avec le Conseil de
Shamballa.

La voie dont parlait le Christ est donc le pont de
lumiére : il suffit d’imiter Son comportement, Sa
sagesse et Son amour pour devenir cette Voie.

L’Evolution Supérieure

La voie mystique émotionnelle est nécessaire aux
masses qui tentent d’instaurer la vie de I’ame, car elle
prépare a la science de I’Evocation et de I’Invocation.
Majoritairement de nature atlante, [I’humanité
moyenne devra suivre le Sentier en le devenant, et en
développant les qualités du Mental divin.

33



Cependant, le but des initiés ou des disciples
avancés implique la totale construction de
I’antahkarana qui relie la personnalité et la triade
spirituelle, avant I’ouverture de la Voie de I’Evolution
supérieure.

Voici les rapports comparés de ces deux Voies.

Pont triade- personnalité Voie de I’Evolution supérieure
Désir-Aspiration. Mental-Projection.
Premiére et deuxiéme Troisieme et quatrieme
initiations. initiations.

Intuition, Amour. Volonté, Mental universel.
Sentier de lumiere. Evolution supérieure.
Point de contact. Antahkarana ou pont.
Plan. Dessein.

Trois rangées de pétales. Triade spirituelle.
Hiérarchie. Shamballa.

Ashram du Maitre. Chambre du Conseil.

Sept Sentiers. Sept Sentiers.

En passant les plus hautes initiations, la lumiére
révele a I’initié la Voie de I’Evolution Supérieure et
son objectif encore plus impressionnant : I’entrée a
Shamballa, Maison du Pere divin. Pour la premiére
fois, il voit le gouffre qui le sépare de son but, ce qui
est une grande part de la douleur sur la Croix pendant
la quatrieme initiation*.

* Jésus crucifié ressentit de I’angoisse devant tout ce qui était
nécessaire a I’humanité, renonga a sa propre vie et se donna tout
entier pour vy satisfaire [le Christ, qui I’adombrait eut
simultanément une haute expérience initiatique]. Sa souffrance
en voulant intensifier ses moyens de Sauveur du monde, lui
révéla des possibilités déja percues a Gethsémani puis sur la
Croix. Sa crucifixion lui fit prendre la quatriéme initiation et il
atteignit I’expérience culminante de la VVoie de Lumiere [le Christ
prit la sixiéme initiation et fit I’effort final pour achever le pont
arc-en-ciel et le franchir pour aller vers le Pére. Il parvint ainsi au
premier stade de la VVoie de I’Evolution Supérieure].

34



L’aboutissement de I’antahkarana

Aprés son Evolution Supérieure, I’initié devient
un relais cosmique ou Nirmanakaya, au-dela du
schéma planétaire*.

La manifestation est guidée par le Feu de Fohat,
qui relie I’Esprit a la Matiere et le subjectif a
I’objectif. Par lui, les Idées divines imprimées sur la
substance cosmique sont manifestées par les Etres
célestes ou Dhyan Choans.

L’antahkarana conduit I’homme vers Dieu, alors
que Dieu peut venir a lui d’une maniere non mystique.
Croire  Dieu inaccessible et Ses  mysteres
impénétrables s’est révélé absolument faux. Située au
temps de I’aspiration et de la dévotion, la phase
mystique intervient avant le Sentier de probation**, et
I’aspirant doit faire un grand travail sur lui-méme.

Cette dévotion émotionnelle provient du fait que
I”’Amour-Sagesse est relié au centre du cceur du Logos
solaire. Notre univers est lui-méme le plexus solaire
des sept univers, donc tres concerné par tout ce qui
touche a I’astral dont les hommes captent les
inconvénients.

Par ailleurs, ce deuxiéme systéeme solaire est le
Centre du ceeur du Logos cosmique aligné avec le
Rayon II, qui peut transformer I’individu évolué en
mystique exceptionnel ou en incarnation d’un pur
Avatar d’Amour. Si I’alignement des corps du disciple
se trouve sur la ligne paire des Rayons I, IV et VI, il
peut devenir un mystique éleveé, comme Shri Krishna
que fut le Christ ou Maitreya dans une autre vie.

Une fois dégagees de leur mysticisme, toutes les
religions comprendront que "religare™ signifie "relier",
mais en un lien authentique avec les grandes Vies qui
construisirent I’univers...

* En réalisant son antahkarana, chacun démontre un idéal et
participe également a la réalisation de la Terre.

** Mais sainte Thérése d’Avila par exemple, vivait son
mysticisme dans la dimension supérieure de I’amour.

35



La nouvelle Religion mondiale* enseignera donc
en priorité la construction de I’antahkarana.

Résumé de la construction de I’antahkarana

Chemin de [I’Aller pour I’homme ordinaire et
I’aspirant

e Chez I’lhomme ordinaire, le fil de conscience
relie I’ame et la personnalité.
e L ’aspirant utilise le mental et I’amour-Sagesse.

Chemin du Retour pour le disciple et I’initié.

Le fil de conscience va de la conscience physique
a la conscience émotionnelle, puis au mental : le fil de
vie s’entrelace avec le fil de vie ancré dans le cceur.

1. Pendant le stade d’Intention, le disciple opére
par :

o ladiscipline;

o I’expression des énergies et des forces ;

o I’ouverture a I’esprit de groupe.

2. Pendant le stade de Visualisation, le disciple
opeére par :

o ladécouverte et service du Plan ;

o les prises d’initiations et leurs résultats ;

o I’imagination créatrice ;

o laculture de I’intuition.

* La nouvelle Religion se révélera la plus juste, en tant qu’appel
invocatoire a I’évocation de la grande Vie qui y répond par Son
amour. Science de I’Invocation et de I’Evocation, elle concernera
une humanité polarisée mentalement alors que les religions
antérieures utilisaient I’émotion depuis I’ Atlantide. Le Christ mit
fin a ce cycle, illustra la perfection et présenta une des
possibilités latentes pour parvenir & Sa propre perfection. Les
Eglises I’abordérent malheureusement par I’émotion et
I’aspiration, sans tenir compte de la Réalité qu’ll représentait.

36



Une attirance réciproque se produit entre la triade
spirituelle et la personnalité : le triple courant
d’énergie de la triade s’oriente vers le lotus égoique,
d’ou une tension entre I’ame et la personnalité.

3. Pendant le stade de Projection.

>

Y V VYV Vooo

Ovooovyyw

Un pont est lancé entre I’atome mental
permanent et I’unité mentale inférieure. Il
s’ensuit  P’illumination du mental et la
construction de I’antahkarana mental.

La triade spirituelle est attirée par la
personnalité reliée a I’ame et inspirée par elle ;
cela éveille le centre coronal et fait pratiquer la
doctrine du cceur.

Pendant le stade d’Invocation et d’Evocation.
Le fil de vie relie par un Mot de pouvoir de la
monade et une activité créatrice de la volonté :
la triade spirituelle ;
I’ame triple ;
la triple personnalité.
Le corps causal est remplacé par I’atome
permanent mental.
La monade s’unit avec la personnalité.
L’ame et la personnalité fusionnent et le fil
créateur est progressivement activé.
L’ame s’unit avec la monade. Les trois fils de
vie, de conscience et de creativité fusionnent.
L’antahkarana est lancé au-dessus du plan
mental. Il relie Shamballa, la Hiérarchie et
I”’humanité, puis fusionne a son tour.

Pendant le stade de Stabilisation.
L’aspect VVolonté intervient.

L alignement se produit entre :

le mental ;

les pétales de sacrifice ;

le divin principe de Volonté.

Un contact direct se produit entre :
La monade ;

37



o Latriade spirituelle ;
0 Le corps éthérique.

6. Pendant le stade de Résurrection.

» L’initie s’éléve dans la sphére monadique.

» Il ressuscite dans la lumiere de la triade
spirituelle.

38



Table des matieres

La raison d’étre du pont de lumiere

Les causes et les moyens de la construction de
I’antahkarana

L’antahkarana, agent de I’alignement

Le chemin initiatique pendant la construction
de I’antahkarana

La construction de I’antahkarana dans le passé
et le présent

L’antahkarana et le plan mental
Le mental inférieur concret
L’ame ou Fils du Mental
Le mental abstrait

Les six stades de la construction
de I’antahkarana

L’Intention

La Visualisation

La Projection

L’Invocation et I’Evocation

La Stabilisation

La Résurrection

La construction pratique de I’antahkarana
L’antahkarana achevé
L’antahkarana et les initiations

L’utilité de I’antahkarana de groupe et la
tiédeur des disciples

La tache et Iinfluence des sept Rayons
Les Mots de pouvoir des sept Rayons
L’action de Mercure et de Jupiter

Les Sauveurs du monde et le résultat de
I’antahkarana

L’Evolution Supérieure
L’aboutissement de I’antahkarana

Résumé de la construction de I’antahkarana

39

Page 1

Page 1
Page 3

Page 4

Page 6

Page 7
Page 9
Page 9
Page 10

Page 10
Page 10
Page 11
Page 12
Page 14
Page 16
Page 16

Page 16
Page 21
Page 22

Page 26
Page 27
Page 28
Page 31

Page 32
Page 33
Page 35
Page 36



